


Sofia Lima dos Santos, Kunhi Rendyju,
Maria Raimunda Bitor, Katia Ténkyre,
Marilaque Rodrigues Cabral, Bella
Pinheiro, Maria Auxiliadora Maciel dos
Santos... Os nomes que percorrem este
livro contam muito mais que histérias indi-
viduais, pois neles descobrimos as experi-
éncias de povos e comunidades que
insistem em viver. Transmitir essas histé-
rias comuns é o ato que as faz permanecer.

Sao nomes de mulheres que geram,
alimentam, cuidam, ensinam e lutam. Sem

elas, palavras teriam sido esquecidas e injus-

ticas prevaleceriam. Com elas, podemos

contar histdrias de direitos humanos.

O Programa de Pés-Graduagio em
Direito da Universidade Federal do Para
(PPGD/UFPA) se dedica a essas histérias ha
mais de duas décadas, construindo aliancas
com indigenas e quilombolas. Nossa histéria
também tem nome de mulher: Jane Felipe
Beltrao. Antropéloga e historiadora reco-
nhecida em todo o pafis, Jane nao hesitou ao
ser convidada para trabalhar na entdo
recém-criada area de direitos humanos,
tornando-se um dos pilares do PPGD. Suas
atividades de ensino, pesquisa, extensio e
orientacio contribuiram decisivamente para
aumentar a qualidade da producio acadé-
mica do Programa e aprofundar seu vinculo

com a realidade amazdnica.




ANCESTRALIDADE
E TRADICAO






Jane Felipe Beltrao
Almires Martins Machado
José Heder Benatti (orcs.)

A HORA E A VEZ DE MULHERES
INDIGENAS E QUILOMBOLAS




Todos os direitos desta edi¢io reservados
a4 MV Servicos e Editora Ltda.

COORDENAGAO EDITORIAL Vitor Castro
EDIGAO Marilia Pereira

REVISAO Arman Neto

CIP-BRASIL. CATALOGACAO NA PUBLICAGAO
SINDICATO NACIONAL DOS EDITORES DE LIVROS, R]

Elaborado por Carla Rosa Martins Gongalves — CRB 7/4782

As53

Ancestralidade e tradicdo: a hora e a vez de mulheres
indigenas e quilombolas / organizagio Jane Felipe Beltrdo,
Almires Martins Machado, José Heder Benatti. — 1. ed. — Rio
de Janeiro: Mérula, 2025.

128 p. ; 23cm.

Inclui bibliografia
ISBN: 978-65-6128-154-6

1. Quilombos — Brasil. 2. Mulheres indigenas — Brasil. 3.
Mulheres negras — Quilombolas — Brasil. 1. Beltrdo, Jane
Felipe. 11. Machado, Almires Martins. 111. Benatti, José Heder.

25-101836.2 CDD: 305.48(81)
CDU: 316.347(=1-86)-055.2(81)

@ Rua Teot6nio Regadas 26 sala 103
20021_360 _ Lapa _ Rio de Janeiro _ R]
www.morula.com.br _ contato@morula.com.br
Kl morulaeditorial morula_editorial



APRESENTACAO

O Programa de P6s-Graduagio em Direito da Universidade Federal do Para
(PPGD/UFPA) tem se consolidado, nos ltimos 20 anos, como referéncia
nacional na produg¢ao de conhecimento juridico sobre Direitos Humanos
comprometido com a inclusao, a diversidade e a transformacao social.
Situado no cora¢do da Amazénia, o PPGD tem como um de seus objetivos
acrenca de que a exceléncia académica ndo se mede apenas pela qualidade
da producio cientifica ou pelo alcance internacional de suas pesquisas, mas
também pela capacidade de democratizar o acesso e incorporar, de forma
ativa e institucionalizada, os saberes e experiéncias de sujeitos historica-
mente excluidos da pés-graduacio.

Nesse espirito, o programa foi pioneiro na UFPA ao adotar politicas
afirmativas que passaram a integrar sua politica permanente de selecdo
e permanéncia discente desde entdo. No processo seletivo universal,
incluiu-se areserva de vagas para pessoas negras e com deficiéncia, asso-
ciada a critérios que garantem maior possibilidade de ingresso, como notas
de corte especificas para candidatos nessas modalidades. Paralelamente,
estabeleceram-se processos seletivos especiais e simplificados para pessoas
indigenas, quilombolas, pessoas trans e servidores da UFPA, construidos
em didlogo com representantes desses grupos e atentos as particularidades
de cada publico. Ao longo do tltimo quadriénio 2021—2024, por exemplo,
tais medidas resultaram em um crescimento expressivo do nimero de
discentes oriundos dessas politicas, que hoje, digo isso sem receio de soar
piegas, transforma o ambiente de pesquisa do programa.

Essesresultados ndo se expressam apenas em nimeros, mas na propria
composicio e dindmica do programa. E cada vez mais comum que o PPGD
receba, em suas salas de aula e em seus grupos de pesquisa, liderancas
comunitarias e sujeitos que carregam consigo a memoria e as lutas de povos

indigenas, comunidades quilombolas e coletivos trans, cujas trajetérias



antes estavam distantes do espaco académico. A presenca desses estu-
dantes ndo apenas amplia o alcance social da pds-graduacio, mas também
transforma a prépria agenda cientifica, incorporando temas e metodolo-
gias diretamente ligados 4 defesa de direitos, a protecdo de territérios e &
valorizacio de saberes tradicionais.

Este livro é fruto direto dessa concepc¢io de pbs-graduacio e de Direitos
Humanos. O livro é organizado pela equipe que, atualmente, esta a
frente da mais importante disciplina do programa, Teoria dos Direitos
Humanos: os professores Jane Felipe Beltrao, Almires Martins Machado
e José Héder Benatti. Capitaneados pela professora emérita Jane Felipe
Beltrdo, cuja atuacio foi decisiva para a formulacio e implementacio
das politicas afirmativas na UFPA e no PPGD, a obra retine narrativas
produzidas por pessoas mestrandas e doutorandas a partir de experién-
cias vividas como liderancas indigenas e quilombolas da Amazénia. A
obra nasce no ambito do projeto Diversidade étnico-racial e os direitos
territoriais na Amazoénia: uma experiéncia clinica de direitos humanos e
os povos indigenas e quilombolas, desenvolvido pela Clinica de Direitos
Humanos da Amazdnia (CIDHA/UFPA) e financiado pela Climate and
Land Use Alliance (CLUA).

As trajetérias aqui reunidas demonstram a sociedade que politicas
afirmativas nio se encerram, simplesmente, na abertura de vagas, mas
se concretizam na construcdo de um espaco de permanéncia, didlogo
e reconhecimento. Ao tornar visiveis as experiéncias dessas pessoas,
povos, grupos e comunidades, o livro reafirma a missdo do PPGD de ser
nio apenas um ntcleo de exceléncia académica, mas um centro efetivo
de transformacio social.

Belém, 14 de agosto de 2025.

Breno Baia Magalhaes

COORDENADOR DO PROGRAMA DE POS-GRADUAGAQ
EM DIREITO — PPGD/UFPA



SUMARIO

15

4]

43

63

PREFACIO

MULHERES DE TRADIGAO ENTRE
INDIGENAS E QUILOMBOLAS

Jane Felipe Beltrao
Almires Martins Machado
José Heder Benatti

A ERVA CURA, 0 ESTUDO TRANSFORMA:
0 LEGADO DE SOFIA LIMA DOS SANTOS

Flavia Silva dos Santos

YVY WERA: TERRA QUE BRILHA

Amirele Porto Machado

BITOR, ERA COMO A CHAMAVAM
MARIA RAIMUNDA

Pricila Aroucha Pinheiro

KATIA TﬁNKYRE’: “TU FOGES, PARA
CONTAR A HISTORIA DO POVO”

José Ubiratan Sompré



83

95

m

123

MARILAQUE RODRIGUES CABRAL:
MULHER QUILOMBOLA DE ARAQUEMBAUA

Samela Atrylly Lishoa Ramos

ANCESTRALIDADE E TERRITORIO:
UMA VISAO QUE VEM DE DENTRO
DO QUILOMBO ALTO ITACURUCA

Alex de Souza Maciel

MARIA AUXILIADORA MACIEL DOS SANTOS,
MULHER DE CORAGEM
Klébson Salgado Gloria

SOBRE AS AUTORAS E 0S AUTORES



PREFACIO

MULHERES
DE TRADIGAO
ENTRE
INDIGENAS E
QUILOMBOLAS

TRADIGAO E MEMORIA

Indigenas e Quilombolas mulheres se mantém ao longo de suas existén-
cias, entre os povos tradicionais, como forca de resisténcia as injusticas
que parecem se perpetuar contra os povos origindrios e transplantados
para o Continente Americano. As relacdes desrespeitosas e racistas dos
colonizadores exigem movimentacdo constante para evitar o sequestro
dos direitos conquistados em embates diuturnos que envolvem luta cons-
tante. Luta na qual inimeras mulheres se destacam.

Considerando a importancia das mulheres de tradi¢io e de pertenca
indigena e quilombola, procurou-se neste livro trazer a lume as diversas
histérias que sdo fielmente registradas na memoria de participantes dos
coletivos étnica e racialmente diferenciados, nos quais as mestras do saber
e da tradicdo se destacaram e sdo lembradas pelos exemplos e narrativas
deixadas as geracdes que as sucedem.



A pergunta que norteou as narrativas que se apresenta foi: quem s3o
as indigenas e quilombolas mulheres que pelo conhecimento e movi-
mentacio sdo consideradas lideres de primeira grandeza, mesmo as que
ancestralizarem? Ancestralizar é uma forma de ressignificar a morte de
liderancas que permanecem na meméria dos coletivos.

Para realizacdo do estudo, contamos com o auxilio inestimavel de
novas liderancas indigenas e quilombolas que, como se diz mais recen-
temente, usam de caneta e papel para complementar a luta contra as situ-
a¢des de violéncia que enfrentam. As jovens liderancas, nao sem razio,
descendem de suas antecessoras: sio filhos/as e netos/as que chegam a
cultuar de modo afetivo-politico os conhecimentos ancestrais mantidos
por suas pertengas.

As narrativas sdo recheadas de emocio, e, como organizadores/as do
trabalho, ficamos deveras sensibilizados/as, afinal, o conjunto da obra
diz muito das mulheres lideres em coletivos tradicionais no Brasil. Mas
informamos aos leitores/as neéfitos/as: ha muito mais lideres nos cole-
tivos. Quem sabe com esta publicacdo outras pessoas tragam as demais
liderancas, até entdo invisibilizadas, a conhecimento de pessoas nio indi-
genas e nao quilombolas.

E importante asseverar que além de jovens liderancas, os/as autores/as
dasnarrativas sdo mestrandos/as e doutorandos/as no campo do Direito,
portanto, pessoas que possuem experiéncia empirica e que, hoje, estdo
apurando suas praticas dentro da academia, em importante didlogo com
aqueles/as profissionais que antes falavam sobre os povos tradicionais
e que, agora, juntam suas vozes e ciéncias para comunicar resultados
mais elaborados e importantes para estimular mudancas de atitudes
da sociedade nacional.

As liderancas sobre as quais nos dedicamos sio mulheres de multi-
plas dimensdes e reconhecidas pelas transformacdes educacionais que
empreenderam, atuando na defesa do territério e lutando pela igualdade
e identidade dos povos tradicionais, valorizando as acoes de satide e a
escolaridade de seus descendentes.

Sofia Lima dos Santos, Kunha Rendyju, Maria Raimunda Bitor, Katia
Tonkyre, Luiza de Marilaque, Bella Pinheiro e Maria Auxiliadora Maciel

10



dos Santos sdo vistas a partir de trajetérias que, até ontem, permaneciam
invisibilizadas e se circunscreviam aos limites internos de seus territorios
e de territdrios adjacentes, para ressurgirem revelando a importincia da
resisténcia e da memoria da atuacio politica associada aos direitos que o
Estado teima em olvidar.

A CAMINHADA NAO SE FAZ SO, MAS EM PARCERIA

O trabalho que apresentamos emerge do projeto Diversidade étnico-racial
e os direitos territoriais na Amazdnia: uma experiéncia clinica de direitos
humanos e os povos indigenas e quilombolas, coordenado pela Clinica
de Direitos Humanos da Amazénia (CIDHA), vinculada ao Programa de
Pés-Graduacgio em Direito da Universidade Federal do Para (PPGD/UFPA)
que nos oferece suporte académico e fisico para o desenvolvimento das
acOes afirmativas financiadas pela Climate and Land Use Alliance (CLUA).

E um projeto iniciado com o objetivo de ampliar as politicas de acdes
afirmativas na UFPA, ao incluir uma selecdo especial de discentes, resi-
dentes e voluntarios indigenas e quilombolas, com vistas a profissionali-
zacgdo desses grupos e fomentar sua participacdo em espacos de discussdo
e deliberacdo. Hoje, o PPGD incorporou vagas para indigenas e quilom-
bolas no processo de selecdo, tornando-se uma politica institucional.

O livro se constitui em uma possibilidade de ler sobre os/as protago-
nistas dos coletivos/comunidades indigenas e quilombolas a partir de
companheiros/as de luta que se dispdem em conversas com a finalidade
de apresentar suas liderancas que sdo desafiadas a narrar memorias e
histérias que fundamentam as lutas didrias por direitos étnica e racial-
mente diferenciados.

NARRATIVAS E AUTORES/AS

Afirmamos que as liderancas que emergem das narrativas possuem seme-

lhancasentre si. Sdo lideres de respeitabilidade reconhecida pelos coletivos/

1



comunidades, responsaveis pelo encaminhamento de seus descendentes,
cujos exemplos sdo repetidos cotidianamente.

O capituloum, denominado “A erva cura, o estudo transforma: o legado
de Sofia Lima dos Santos”, de autoria de Flavia Silva dos Santos, diz respeito
ao Territério Quilombola Rio Genipatiba no Par4, cujas primeiras fami-
lias chegaram ao territdrio ainda no século XIX. A autora destaca em sua
narrativa as memorias que mantém sobre a sua lideranca maior, a querida
Tia Sofia, que possuia um carisma invejavel e uma disposi¢io de luta que
arrastava os/as companheiras para resisténcia.

Na sequéncia, Amirele Porto Machado brinda os/as leitores/as com
um texto intitulado “YVY WERA: terra que brilha”, no qual narra que
Kunhi Redyiju, cujo nome civil é Claudilene Gomes, que embora nio saiba
onde nasceu, se considera pertencente ao coletivo da Reserva Indigena
de Dourados (RID), apesar de ter morado em outras aldeias, vive desde
2017 na retomada Yvy wera que abriga Kaiowa e Guarani. Kunh3i, embora
nio tenha frequentado os bancos escolares com seus pais, que eram lide-
rancas tradicionais, se tornou aprendiz das praticas necessarias para
tornar-se guardia dos conhecimentos ancestrais Guarani e Kaiow3, e
além de lider politica, é uma Nhadesy, lideranca religiosa que possui
o reconhecimento de seus pares.

O capitulo trés, chamado “Bitor, era como a chamavam Maria
Raimunda”, foi escrito por Pricila Aroucha Pinheiro — sua orgulhosa
neta, que narra com desenvoltura os feitos e a importancia da grande
lideranca de Bitor em prol do quilombo Os Paulos. Pricila trabalhou com
umarede de interlocutores/as que aos poucos permitiram a autora juntar
e emendar com carinho os retalhos da grande colcha de retalhos que nos
envolve na luta da grande lider do quilombo Os Paulos.

José Ubiratan Sompré traz a publico “Katia Ténkyre: ‘tu foges, para
contar a histériado povo’”, filha de Hopryre Ronoré Jopikti Payaré, grande
lider Akritikatéjé que resistiu e defendeu seu povo quando da Construgio
da Usina Hidrelétrica de Tucurui e, mesmo depois do alagamento do terri-
tério de seu povo, continuou aluta na Justica. A vitéria do povo Akratikatéjé

ocorreu em 2011, quando a Eletronorte foi obrigada a indenizar o povo

12



com a compra de uma terra para compensar a expropriagio do terri-
tério violado. A primeira decisio favoravel aos Akratikatéjé foi dada pelo
Tribunal Federal Regional (TRF1) em 2011, mas somente em 2021 a decisdo
foi efetivada e a terra entregue ao povo Akratikatéjé.

Payaré, o grande lider, faleceu em 2014 sem alcancar viver na ‘nova’
terra, mas Tonkyre Akratikatéjé, cujo nome civil é Katia Silene Valdenilson,
filha do grande lider, assumiu a lideranca, tornando-se cacica do povo na
aldeia Akratikatéjé, criada por seu pai em 2008 dentro da Reserva Indigena
M3ie Maria, sendo a partir de entdo lideranca incansavel e respeitada
dentro e fora da Aldeia, ndo dando trégua aos ‘inimigos’. A trajetéria de
Kétia é repleta de desafios que, a duras penas, a lider tenta superar, pois
a movimentacio politica exige preparo cuidadoso. Katia acredita no que
dizia seu pai, chamando atencio para sua predestinacio ainda no ventre
da mie, que foi gerada para ser lider. Predestinada ou nio, Kétia leva a
luta adiante e é admirada pelos seus pares.

Luizade Marilaque Rodrigues Cabral, lider quilombola de Araquembaua,
vem a publico a partir da pena de Simela Atrylly Lisboa Ramos, no capitulo
denominado “Narrativa de uma mulher Quilombola de Araquembaua”.
Conhecida como Marilaque, é pessoa nascida e criada em Ariquembaua
que se tornou uma lider reconhecida por compartilhar o conhecimento
ancestral, dedicando-se aos ensinamentos em diversas areas, procurando
sempre defender o territério e promover a ampliacdo dos conhecimentos
necessarios ao coletivo. Uma das marcas de Marilaque é o incentivo aos
jovens para estudar e, dessa forma, auxiliar o desenvolvimento do quilombo
em face das novas necessidades sociais do coletivo.

Alex de Souza Maciel cola com esmero e carinho retalho a retalho
costurando a histéria de “Bella Pinheiro: uma visio que vem de dentro do
Quilombo Itacuruca Alto”, apresentando a lideranca de uma ‘quilombola
de fé’ que se forma e milita em Itacurucé Alto, absorvendo os ensinamentos
de quem lhe antecede e ensinando os descendentes a serem resistentes.

Maria Auxiliadora Maciel dos Santos, mulher de coragem, segundo
Klebson Salgado Gléria, que ao descrevé-la como uma lideranca politica

e espiritual mantém viva as tradi¢des quilombolas de respeito e relacio

13



comanatureza. A grande capacidade de Maria Auxiliadora foi transformar
um local marcado pela violéncia e de triste memoria para seu povo, desde
tempos imemoriais, em um territério de esperanca e construcio de iden-
tidade de um povo, a comunidade quilombola de Caldeirio.

Leitores/as, descubram a importancia dos povos indigenas e comuni-
dades quilombolas a partir de pessoas que possuem autoridade e respon-
sabilidade para narrar ‘Histérias de resisténcia’.

Jane Felipe Beltrao
Almires Martins Machado
José Heder Benatti

14



A ERVA CURA,
0 £STUDO
TRANSFORMA.
0 LEGADO DE
SOFIA LIMA
D0S SANTOS

Flavia Silva dos Santos






0 REGISTRO QUE IMPORTA

No dmbito dos nossos costumes comunitarios quilombolas ancestralizar
é ressignificar a morte. Concebemos essa passagem como um retorno a
ancestralidade. E é nesse sentido que a histéria de vida e lutas comunita-
rias de Sofia Lima dos Santos ser4 contada neste capitulo.

Em meméria comunitaria, construida por ocasiio da elaboracio da
linha do tempo do Territério Quilombola Rio Genipatba para subsidiar
o Protocolo de Consulta e Consentimento, Livre, Informado e de Veto, as
dezenas de familias ali presentes fizeram um registro coletivo do passado,
almejando registrar por escrito a histdria oral.

O mencionado Protocolo foi aprovado no dia 22 do més de abril do ano
de 2023, apds o vencimento de muitas etapas comunitarias, inclusive no
periodo pandémico, no qual precisamos recalcular as formas de orga-
niza¢do comunitdria para que o virus da Covid-19 ndo se disseminasse.

Naquela manhi do dia 18 do més de marco do ano de 2021, as nossas
ancias e os nossos ancides indicaram que por volta de 1800 chegaram ali as
primeiras familias, fugindo mata adentro para escapar do sistema escravo-
crata. Benedito Lima dos Santos, 65 anos, relembrou que sua bisavé tinha
sido uma mulher escravizada e contava que seus filhos teriam nascido na
vigéncia da Lei do Ventre Livre.

Asmemorias compartilhadas ddo conta de que os antepassados de Sofia
Lima dos Santos, bem como os de Raimundo Almeida Santos, foram os

primeiros a chegar no Rio Genipatba.

17



Nao por acaso, Sofia e Raimundo foram casados e juntos tiveram doze
filhos. Sofia era conhecida pela comunidade inteira como uma mulher
sébia, corajosa e que sempre lutou pelo bem comum. Por isso era cari-
nhosamente chamada por todas e todos de Tia Sofia. E é dessa forma que
serd chamada neste texto a partir de entio.

Tia Sofia tinha um carisma tinico. Transmitia uma paz que somente era
possivel alcancar estando ao lado dela. Mas ndo nos enganemos, a paz nio
tinha relacdo com passividade ou submissio, muito pelo contrario, erana
serenidade de Tia Sofia que se encontravam as forcas para seguir na luta.

Aquela época nio existia comunidade com as configuracées de orga-
nizagdo de hoje, mas existia o companheirismo e o cuidado comum. Os
trabalhos eram compartilhados e tudo o que se colhia também.

Abase da comunidade sempre foi a agricultura. As rocas eram e sdo a
base da economia comunitaria e os grupos de familias seguem em regime
de mutirdo: a cada semana, todas as familias trabalham juntas em um
rocado em regime de revezamento, assim, todos tém produgao.

Com o passar dos anos foi se construindo o inicio da organizag¢do comu-
nitaria que hoje est consolidada. E Tia Sofia esteve presente em absoluta-
mente todas as constru¢des, desde carregar terra em curata’ para encher
opisodabarraca (local de encontro e articulacio comunitéria) até pensar
em estratégias de sobrevivéncia coletiva.

Elatambém tinha conhecimento e dominio das ervas que curam. Curou
muitas enfermidades visiveis e auxiliou naquelas que nio era possivel ver
aolho nu. Aquelas que apenas a alma é capaz de sentir. Foi nossa guardia
dos saberes da cura ancestral e repassou seus conhecimentos a outras
mulheres de diversas comunidades para que as praticas se perpetuassem
na cultura comunitaria quilombola.

Sem estudos escolares pela total auséncia de politicas ptiblicas educa-
cionais a sua época, Tia Sofia compreendia a importancia de os filhos pelo

1 Casulo que envolve o fruto do inajazeiro até que ele esteja maduro o suficiente para ser
consumido. Apds cumprir seu papel natural, o curata se abre e cai, sendo utilizado por
populagdes tradicionais como recipiente para carregar outros frutos e/ou transportar
terra, como foi o caso de Tia Sofia.

18



menos aprenderem a ler e a contar, e com muito sacrificio os encaminhou
em ‘etapas’ 4 comunidade vizinha e essa ousadia revolucionou o futuro
educacional formal do Rio Genipatiba, conforme veremos com mais deta-
lhes nas paginas seguintes.

Tia Sofia nasceu no dia 30 de abril de 1918 e ancestralizou no dia 24 de
junho de 2004, exatamente no dia de S3o Jodo, santo celebrado tradicio-
nalmente na comunidade. Um festejo cativante que anualmente renova
a fé da cultura popular e permanece até hoje.

Seu legado de luta, for¢a, coragem e determinacdo conduz nossos
passos e lutas comunitarias e, exatamente por isso, coletivamente nos
é tdo importante produzir e registrar a memoria da histéria da vida e do
legado dessalideranca mulher, que repercutem e guiam até os dias atuais
o nosso fazer e viver comunitario.

ANCESTRALIDADE E RESISTENCIA

No contexto de busca, de fuga e a0 mesmo tempo de retorno a liber-
dade que as mulheres de Conceicio das Crioulas constroem, na
condi¢io de grupo, suas préprias estratégias de afirmacio, marcadas
pela indivisibilidade e a pertenca ao territério de Conceicio das
Crioulas, com forte protagonismo e a participacio ativa em todos
os momentos da histéria (Silva, 2012, p. 12).

Os quilombos, desde sua concepc¢io, sdo espacos de resisténcia. Assim
como as mulheres do territério de Conceicdo das Crioulas, do sertdo
de Pernambuco, e as mulheres do Genipatiba, no coracdo da Amazdnia
brasileira, teciam/tecem a resisténcia, principalmente na subsisténcia
da comunidade.

O momento de construc¢io do Protocolo de consulta também foi espaco
para registrar as diversidades de vidas existentes no territério. Naquela
ocasido, destacamos as frutas existentes em nosso chio: castanha-do-
-paré (castanheiras centenérias), cupuacu, acai, manga (e suas variedades:

19



bacuri, caiana, comum, maci, taperebd, rosa, de quilo), jambo (rosa e
maci), jenipapo, abiu, bacuri pari e acli, muruci, goiaba, jaca, mumbaca,
tucumai, inaji, mucaji, ajuru, bacaba, maracuji-do-mato, pataud, andiroba,
banana, ameixa, tangerina, laranja comum e da terra, melancia, pupunha,
inga (batelao, de metro, xixica, comum) tapereb4, graviola, mamao, limao
(galego, donosso, lima, toranja, doce) abacaxi, sapucaia, carambola, serin-
gueira, mangueiro (mangue), mari, biriba, piquia, miriti, camapu, araci,
coco, cupui, caju (comum e do mato), entre tantas outras frutas. Outros
produtos também fazem parte do cotidiano, entre eles: mandioca, maca-
xeira, milho, arroz, jerimum, acara roxo, urucum, pimenta (malagueta
e de cheiro), maxixe, cuia (cabaca), ipé, pepino-do-mato e batata-doce.

Também pontuamos as riquezas existentes no nosso rio que é habi-
tado por diversas espécies, tais quais: camario, tucunaré, pescada, jacunda
(acd e coroa), baiacu, poraqué, mandubé, madii, acara, intui, peixe-a-
gulha, candird, tambaqui, tilipia, tainha, tariira, acari, bacu, caratai (acii
e comum), mapari, mugum, aracu, arraia, rebeca, pirarara, sarapé, jija,
matupiri, andungue (cachorro de padre), entre outros. Ha também espé-
cies como caramujo, sarara, areroa e lagosta.

Destacamos ainda a diversidade de animais: cutia, macaco, paca, tatu,
mucura, raposa, veado, jabuti, tartaruga, porco-do-mato (queixada), soi,
tamandud, jacuraru, preguica, camaledo, porco-espinho, onca, peru,
galinha, cuamim (quati), pato, abelha, cuandd, cobra (surucucu, jiboia,
jararaca, sacai, coral, d’Agua) borboleta, lagarto, besouros, beija-flor,
joaninha, vagalume, tracupeud, sapo, cigarra, aranha, grilo, lacraia, tucan-
deira, formiga, cupim, punha-mesa, cachorro-do-mato, lontra, capivara,
entre outros animais, como insetos e peconhentos.

Nés nio conhecemos os nomes cientificos de vegetais e animais, entre-
tanto, sabemos como identifici-los, pois aprendemos desde pequeninos
com os mais velhos.

A existéncia de todas essas espécies é oriunda do cuidado de muitas
mulheres que sempre souberam da importancia de preservar as mais
variadas formas de vida. Tia Sofia continuava as lutas das mulheres que
a antecederam, como a de sua propria mie, Rosa Honorato Lima. As

mulheres labutavam na agricultura, sem deixar que nenhuma espécie se

20



acabasse, e para além disso, buscavam meios de sobrevivéncia coletiva, e
aqui cabe um recorte 4 uma dessas estratégias comunitérias de sobreviver.

O ‘pupu’ era um aviso sonoro de socorro. Todas e todos os moradores
sabiam que quando ele era entoado, havia alguém doente. A época, nio
havia barcos motorizados na comunidade. A tinica forma de acessar e de
sair do territério era pelo leito do Rio. Entio, quando havia alguém doente
eraemitido o grito ‘pupu’ de forma continua. Todos reconheciam que vinha
alguém doente pelo rio e aquelas pessoas com mais agilidade no remo
pegavam os seus barcos e iam para a ponta dos miritizeiros’ aguardar a
chegada da canoa com o doente, para seguir remando até a sede na cidade.
O ‘pupu’ como aviso de solidariedade salvou muitas vidas ao longo do rio.

O exemplo acima demonstra a importancia da luta coletiva pela sobrevi-
véncia. Todos os direitos conquistados, ainda que insuficientes, sdo oriundos
dearticulagoes e lutas comunitarias, e reforcam a poténcia das mobilizac¢oes
sociais das bases das comunidades que seguem em resisténcia para expandir
a efetivacdo de direitos. A luta é constante em face da colonialidade.

A EDUCAGAD COMUNITARIA QUILOMBOLA
E A EDUCAGAO ESCOLAR QUILOMBOLA

Vou aprender a ler para ensinar meus camaradas!
Vou aprender a ler para ensinar meus camaradas!
(Capinan; Mendes, 2003)°.

Mesmo sem ser escolarizada, Tia Sofia tinha ciéncia da importincia dos
estudos. Com muito esforco e em ‘etapas’, encaminhou seus filhos para que
aprendessem a ler, escrever e contar. A escola ficava em outro rio, entdo,
—

2 O miritizeiro é arvore do miriti ou buruti. O seu caule é longo e mantém espessura

similar do inicio ao fim. O que permite que os moradores o utilizem como ponte das casas
até a beira do rio, permitindo um acesso razoavel.

3 E para escutar e se emocionar tanto pela letra, como pela musica que traz tambores
poderosos e, especialmente, pela poderosa voz de Maria Bethénia.

21



as filhas e os filhos de Tia Sofia precisavam sair horas antes do inicio da
aula para seguirem remando, as vezes contramaré, para chegar a escola.
Quando chovia ou quando algum buraco se formava no fundo da canoa
e ela afundava, todo o material, costurado &4 mio, era perdido. Conforme
informei linhas atras, ndo havia barcos motorizados; canoas aremo eram
os inicos meios de transporte.

E foi exatamente da determinacio de Tia Sofia para que seus filhos estu-
dassem que nasceu a primeira professora da comunidade. Davina Lima
dos Santos, sua terceira filha, lecionava voluntariamente para as criancas
da comunidade na sala da casa de seus pais, que foi a primeira sala de aula
do Rio Genipatiba. Dessa forma, as criancas ndo precisavam passar por
todos os sacrificios necessarios para se chegar a escola no outrorio. Eram
alfabetizadas a partir da organizacio e esforcos da prépria comunidade.

Mais adiante, na barraca da comunidade, de chio de barro batido,
coberto de palha e com méveis feitos de madeira da regido, foi sediada
a Escola Sagrado Coracio de Jesus. A época, outra filha de Sofia atuava
como professora, a senhora Maria das Gracas, que recebia uma colabo-
racdo mensal da Prelazia de Abaetetuba, que hoje é a Diocese do muni-
cipio de Abaetetuba.

Depois de alguns anos, a comunidade se organizou e foi cobrar do
prefeito que o municipio pagasse as professoras. Foi entdo que se comecou
areceber meio salario-minimo. O padre da época se dispds a ir falar com
o prefeito sobre a necessidade de aumento de salario e assim o fizeram,
mas receberam como resposta que caso nio estivessem satisfeitos, era para
entregarem a vaga, pois havia uma fila enorme de gente querendo entrar.

Passados os anos, em 1993, a escola migrou para a sala de outros mora-
dores da comunidade, que com o auxilio da Associa¢io dos Moradores das
IThas de Abaetetuba (AMIA), ofertava a educacio infantil e pré-escolar.

A conquista do prédio fisico da escola com duas salas de aula aconteceu
em 04 de marco de 1988, e assim a escola foi cadastrada no sistema de
merenda escolar, recebendo o que lhe cabe até hoje. Entretanto, a escola
passou a chamar-se 04 de Marco, contrariando a decisdo da comunidade,

que a denominou Sagrado Corac¢io de Jesus.

22



Aqui precisamos refletir sobre essa explicita violacdo aos direitos
tradicionais da comunidade, concretizada pela imposicdo da coloniali-
dade em ter a sua vontade privilegiada, desprezando as lutas e as esco-
lhas comunitarias.

Por muito tempo, a luta pelo verdadeiro nome da escola ficou ador-
mecida, mas por ocasido da construcio da linha do tempo comunitaria, a
questdo emergiu e comecamos a mobilizacdo para que o nome seja alte-
rado conforme a decisdo da comunidade.

Além da questdo supracitada, durante muitas décadas os docentes
vinham da cidade para dar aulas na comunidade, e na maioria das vezes
desconsideravam os saberes e as tradicdes locais, criando um distancia-
mento entre a escola e a comunidade.

Com muita luta e resisténcia, essa realidade foi se alterando. A comuni-
dade conseguiu, por meio de mobilizacbes coletivas, ocupar todos os cargos
da escola: profissionais de apoio, docentes e gestdo sdo quilombolas resi-
dentes no Rio Genipauba. A ponte da escola também foi construida. Hoje
temos uma ponte segura, de concreto, que possibilita a chegada tranquila
das margens dorio até as dependéncias da escola, que teve o prédio refor-
mado para inserir um refeitério. Melhorias ainda sao necessarias, bem
como a ampliacdo do ntimero de salas de aulas, que no momento sdo apenas
duas, e ainda travamos luta pela erradicacio das classes multisseriadas.

A comunidade segue encaminhando em conjunto com a escola todas
as questdes. Exemplo disso é a atuacio do conselho escolar que conta
com representacdes da comunidade e pauta todos os desafios que ainda
precisam ser enfrentados, sendo um deles a elaboracdo do projeto poli-
tico pedagégico (PPP), de fato construido e implementado comunitaria-
mente. O PPP existente nio é adequado 4 comunidade e sequer é utilizado.

As construcbes comunitarias reforcam que a educacio escolar quilom-
bola “é a educacio viva, que nasce do saber do préprio povo, para devolver a
esse mesmo povo o que lhe foi negado e por isso, valoriza, reconhece, forta-
lece, identifica, partilha, qualifica os saberes e os conhecimentos locais”
(Silva, 2012, p. 167), e para isso nio precisa ignorar os conhecimentos
universais, se tornando uma educag¢io que busca “emancipar o homem e
amulher e se transforma em instrumentos de luta” (Silva, 2012, p. 167).

23



Tia Sofia ndo conhecia o termo emancipa¢io, mas, na pratica, tornou a
emancipacio umarealidade dentro da luta comunitaria. Sua inquietacio
com a situacio vivenciada, sua ousadia de encaminhar os filhos a outro
rio para estudar, de recomecar a criar cada caderno molhado e destruido
pela chuva ou por alagamentos foi crucial para o inicio da educacdo escolar
quilombola dentro do Rio Genipatiba.

0 LEGADO DE TIA SOFIA PERMANECE VIVO!

Tia Sofia em vida terrena foi uma lideranca essencial para a existéncia de
nossa comunidade e para o nascimento das geraces que a sucederam, e
ancestralizada, tornou-se uma entidade que continua a guiar os nossos
passos coletivos.

A coragem e a determinacio da mulher que criou doze filhos biolé-
gicos e foi mae de aconselhamentos e cuidados de uma comunidade inteira
seguem inspirando o fazer e o viver em comunidade.

O ensinamento das praticas ancestrais de manuseio das ervas cura-
tivas promove, ainda hoje, a cura de muitas enfermidades presentes no
territério. A terra segue sendo nossa maior aliada para sobreviver e Tia
Sofia ensinou isso ndo apenas com suas sabias palavras, mas principal-
mente com suas agoes.

Aluta pela educacio escolar na comunidade traz em si o legado de Tia
Sofia, que mesmo sem ter frequentado a escola, lutou pela alfabetizacdo
nio apenas de seus doze filhos, pois oportunizou a alfabetizacio de uma
comunidade inteira.

A luta de Tia Sofia reverberou em todas as conquistas que alcancamos e
reverberara em todas as tentativas de alcancar os direitos que ainda nos sdo
confiscados. Tia Sofia, presente! Ontem, hoje e sempre!

24



REFERENCIAS

BRASIL. Ato das Disposi¢des Constitucionais Transitérias. Disponivel em:
http://www.planalto.gov.br/ccivil_o3/constituicao/constituicao.

htm#adct. Acesso em 31 de outubro de 2023.

BRASIL. Constituicdo Federal de 1988. Promulgada em 5 de outubro de 1988.
Disponivel em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_o3/constituicao/
constituicao.htm. Acesso em 31 de outubro de 2023.

BRASIL. Decreto 10.088, de 5 de novembro de 2019. Consolida atos normativos
editados pelo Poder Executivo Federal que dispéem sobre a promul-
gacdo de convencdes e recomendacdes da Organizacdo Internacional
do Trabalho — OIT ratificadas pela Reptiblica Federativa do Brasil.
Brasilia, DF: Presidéncia da Republica, [2003].

BRASIL. Decreto n° 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o proce-
dimento para identificacio, reconhecimento, delimitacdo, demarcacio
etitulacdo das terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos
quilombos de que trata o art. 68 do Ato das Disposicdes Constitucionais
Transitérias. Brasilia, DF: Presidéncia da Republica, [2003].

BRASIL. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educacdo Escolar
Quilombola, da Camara de Educacéo Bdsica do Conselho Nacional de
Educagdo. Brasilia, DF, Conselho Nacional de Educacio, [2012].

BRASIL. Lei 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispde sobre o Estatuto da Crianca
e do Adolescente e di outras providéncias. Brasilia, DF: Presidéncia
da Republica, [1990].

BRASIL. Lei 9.394 de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases
da educacdo nacional. Brasilia, DF: Presidéncia da Reptblica, [1996].

CAPINAN; MENDES, Joao Roberto Caribe Mendes. “Yayad Massemba”. In:
BETHANIA, Maria. Brasileirinho. Quintada, 2003.

Genipatiba, Territério Quilombola titulado em o5 de junho de 2022.
Construcioda Linha do Tempo Comunitaria. Par4, Brasil, 18 de marco
de 2021. (Inédito)

25


http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm#adct
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm#adct
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm

SANTOS, Benedito. Entrevista Oral [gravada] realizada por Flavia Silva
dos Santos. Comunidade Quilombola Rio Genipatiba. Par4, 25 de
julho de 2024.

SILVA, Givinia Maria da. Educagdo como processo de luta politica: A experi-
énciade “educacio diferenciada” do territério quilombola de conceicdo
das crioulas. Dissertacdo de Mestrado, Universidade de Brasilia.
Repositério Institucional da Universidade de Brasilia. 2012. Disponivel
em: https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/12533/1/2012_
GivaniaMariadaSilva.pdf.

26


https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/12533/1/2012_GivaniaMariadaSilva.pdf
https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/12533/1/2012_GivaniaMariadaSilva.pdf

YVY WERA:
TERRA QUE
BRILHA

Amirele Porto Machado



-

Nhandesy Kunha Rendyju (Claudilene Gomes], em frente a Oga pysy em sua
casa, fazendo o Jehovasa ao iniciar a entrevista concedida a mim. Na cabeca
usa o Jeguaka (como se fosse um diadema, usado pelos Kaiowa) e nas maos
segura o Takuapu (instrumento feito de bambu utilizado durante a reza).
Foto feita por ocasiao da Retomada Yvy Wera em 8 de agosto de 2024.



KUNHA RENDYJU: MULHER BRILHANTE

Antes de comecar a conversa com a Nhindesy' Kunhi Rendyju,’ cujo
nome civil é Claudilene Gomes,’ ela fez um jehovasa’, manifestacdo que
é o modo Guarani e Kaiow4 de viver e iniciar uma atividade. E uma reza
considerada indispensavel para iniciar algo, pois pedir a benc¢io das divin-
dades é de fundamental importancia.

Durante a entrevista’, Nhindesy Kunha Rendyju (Claudilene Gomes)
relatou que quando chegou na regido, ainda havia muitas coisas boas, refe-
rindo-se a caga, 3 pesca e aos espacos para plantar. Infelizmente, a Reserva
Indigena de Dourados (RID) mudou muito. Hoje falta seguranca, 4gua,

espacos para plantar e, principalmente, condicées para exercer o modo

1 Entre nés, Nhidesy corresponde 2 nossa mie. E uma lideranga feminina religiosa
tradicional. Representa o cuidado, a fertilidade e a sabedoria ancestral.

2 Onome dainterlocutora significa mulher debrilho dourado ou mulher que brilha dourado.
3 Para facilitar a leitura, ao longo do capitulo usa-se o nome original e o nome civil para
melhor fixagdo pelo leitor.

4 Canto-reza Guarani/Kaiowd4, para dar forcas, abencoar e afastar os males que possam
surgir na jornada que se aproxima. Para toda e qualquer acio, se faz areza e o jehovasa. O
ato é acompanhado pela movimentacio dos bracos, fazendo o sinal de retirada de forcas
nio desejadas e a absorc¢io de forcas que favorecam os quem participam da a¢io.

5 Entre nés nio usamos entrevista, pois somos parentes. Na verdade, entabulamos uma
conversa amigavel com a finalidade de ouvir nossa anfitria. A escuta entre nés é um ato
respeitoso para com os mais velhos.

29



de vida tradicional. Segundo ela, ndo é que seja uma aldeia ruim, mas ela
‘encheu’ demais (cresceu demograficamente) se tornou ‘sufocante’ (sem
boas condi¢des de vida). A RID compreende cerca de 18 mil pessoas indi-
genas® em um espaco de aproximadamente 3.600 hectares. Por isso, os
coletivos étnicos buscam, desde sempre, territdrios da tradi¢do, onde se
possa viver de acordo com os costumes ou viver plenamente de acordo
com a cultura. Foram em busca da Yvy maraney.’

Kunhi Rendyju (Claudilene) é uma importante protagonista feminina
na sua regido, sobretudo para o seu povo Kaiowa e Guarani. Juntamente
com seumarido, lideram aretomada, e estdo a frente das principais festivi-
dades realizadas no decorrer do ano, como Kunumi®, Jeroky”, Nhémogarai
mitd"’, entre outras. Além de realizarem essas festividades, no espaco da
Oga pysy ' se realizam oficinas culturais de pintura, musica, teatro, audio-
visual, dentre as multiplas atividades de tradi¢do ou incorporadas pela
comunidade na convivéncia interétnica.

6 Dados registrados pela Secretaria Especial de Satide Indigena (SESAI), do Ministério
da Satde (MS), em 2023.

7 Em busca da Terra sem males.

¢ E um ritual de passagem para meninos, no qual se ensina a cagar, pescar, plantar,
construir casa, fazer artefatos artesanais, comer saudavel e moldar o carater para que seja
uma pessoa de bom coracio e siga um caminho correto no mundo fisico. O momento é
marcado pela perfuracio abaixo do labio. Espiritualmente, o ritual purifica e fortalece a
alma. Durante o ritual sdo repassados os conhecimentos tradicionais de ordem religiosa,
como rezas, conhecimento de remédios tradicionais, entre tantos outros saberes. E um
dos momentos mais importantes da vida do menino Guarani/Kaiowa que, a partir de
entdo, se torna homem.

9 Diz respeito a cantos, dancas e festas.

10 Ritual de nominagio que, mal comparando, se assemelha ao batizado de diversas reli-
gides do mundo ndo indigena (mundo do ‘branco’) quando se reza para que a Nhandesy
ou Nhandru (lider religioso homem) nomeie a crianca em lingua Guarani e Kaiowa. Pode
ser pensado como producio de uma certidio de nascimento.

11 Casa tradicional Guarani/Kaiow3, feita de sapé e bambu, onde se realizam os rituais
e oragoes.

30



Compdem o quadro de reunides ou conselhos da tradicdo compreen-
dendo as liderangas, o Aty Guasu”’ e a Kunhangue Aty Guasu®, e parti-
cipam ativamente de mobilizacdes como o Acampamento Terra Livre
(ATL), realizado ha 21 anos por ocasido do Abril Indigena, em Brasilia.

Kunhi Redyju (Claudilene), nossa entrevistada, conta que nio teve
muito estudo, pois a época seus pais nao entendiam o quanto seria impor-
tante, a partir de entdo, ter estudos (escolarizacio). Como seus pais eram
liderancas politicas tradicionais, ela foi aprendiz, e a prioridade para ela foi
aprender tudo que eles sabiam em relacio a cultura, o que a fez tornar-se
guardid dos conhecimentos ancestrais Guarani e Kaiow3, fato que hoje
permite o reconhecimento com Nhandesy.

Particularmente, considero-a umaverdadeira mestra. Ela consegue ‘ler’
apessoa apenas pela forma de falar. Ela possui muitos conhecimentos. Sabe
se comunicar perfeitamente com a natureza e te faz ‘viajar’ pelas lindas
maneiras de ver o mundo e toda a cria¢do sob a ética Guarani/Kaiows, o
que é algo importante para nés, indigenas. No entanto, lideres religiosos
como as nhindesy e nhanderu possuem um conhecimento inigualavel.
Eles de fato sdo uma forca de suporte para nés que precisamos sair da
Aldeia para enfrentar o mundo 14 fora. Kunha Rendyju (Claudilene) tem
pouca familiaridade com a lingua portuguesa, por isso torna-se um pouco
dificil transcrever suas palavras carregadas de conhecimento, filosofia e
sentimentos que ela deixa transparecer durante uma conversa. Ela é a
guardii do territdrio, das memorias e do conhecimento tradicional. Luta
bravamente todos os dias para que o tekoha siga brilhando (Yvy Wer4).

12 Denominagio de grande assembleia do povo Guarani e Kaiow4 para tomada de decisGes
em beneficio da coletividade.

13 Referéncia a grande assembleia das mulheres Guarani e Kaiowa que reafirma seu
protagonismo nas tomadas de decisio.

31



A BUSCA PELA TERRA SEM MALES

O territério para os indigenas é espaco social que vai muito além do mero
espaco fisico. E o lugar no qual se tem alegria, tranquilidade e se pode
viver de acordo com as suas identidades, costumes, linguas e tradi¢oes. E
oterritdrio onde se pode ver a lua mais iluminada, olhar cuidadosamente
as estrelas do céu, além de assistir um lindo nascer e p6r do sol. E olocal
onde a mée terra' conversa com seus filhos da maneira mais genuina e
sincera. L4 hd vida e abundincia, pois aqui se apresenta as premissas do
corpo territério, a Nhandesy mie terrena, se conectando com a mie terra
parajuntas, cuidar de seus filhos. Ambas se unem para mostrar a beleza
do tekoha e com isso ter a inspiracio para proferir as belas palavras, argu-
mentando a favor de um direito originario.

Por isso, se exige do indigena o maximo respeito, como bem exempli-

fica Almires Machado, do povo Guarani:

[a] natureza de relacionamento do indigena com a terra é de filia-
¢do. Aterra é suamaie generosa que tudo oferece aos seus filhos, em
trocarequer respeito, que é premissa de vida. A terra é sagrada, nela
estd a morada dos espiritos de seus ancestrais, ela ndo é somente
meio de producio de alimentos, mas é parte do préprio indigena
(Machado, 2009, p. 44).

Isso é tekoha.” Somente nesae lugar se pode desenvolver o teko joja'
e teko pora.” Seus pais eram nhanderu’ e nhandesy, e ela aprendeu com
eles, portanto, agora precisa ensinar aos seus oito filhos os conhecimentos

adquiridos para ndo perder a conexio entre o mundo fisico e espiritual.

14 Arelagdo do indigena com o territério é de filiagdo. Toda vida existente é sustentada
pelamae-terra. Noterritério, a mae dialoga com os filhos através da natureza, dos animais,
do céu etc.

15 Aldeia, o lugar onde hé vida, felicidade e permite o exercicio do nosso modo de ser.

16 O modo harménico e coeso de viver. Nio ha individualismo, pois se trabalha pelo
coletivo, produzindo rela¢des equilibradas em relagio aos outros seres e coisas.

17 Modo de agir a partir de uma boa conduta.

18 Nosso pai. Lider religioso tradicional. Correspondente masculino de nhandesy.

32



Sé alguém como Kunhi Redyju (Claudilene) pode conversar com os jara®
e proteger o tekoha, como explica Eliel Benites Kaiowa:

[as] orienta¢bes indigenas guarani e kaiowa no tempo e no espago
estdo ligadas na perspectiva de manter a sua relacio com os teko
jdra, como os ancestrais o faziam, as quais orientam toda a dina-
mica das relacées sociais e mobilidade espacial nos dias de hoje.
O cultivo das experiéncias dos antepassados como as técnicas de
producdes, as cerimonias, as construgdes, por exemplo, sdo pra-
ticas cotidianas que, além de serem uteis, os mantém ligados a
esses patamares. Cultivando essas experiéncias, entende-se que a
temporalidade destes mundos cosmoldgicos pode-se conectar ou se
estender ao mundo “real”, o mundo vivido no agora, referencian-
do-se para o caminho do futuro, permitindo a conexio permanente
dos caminhos humanos com estes guardides (Benites, 2021, p. 71).

Com a chegada dos karai kuera?’, muita coisa mudou. Em relacdo 2
vivéncia na RID, a nhindesy narra sobre os perigos, principalmente, por
ter umarodovia movimentada que corta a Reserva e passa em frente a casa
que morava. Muitos karai que se casaram com indigenas e foram morar
na aldeia, trouxeram consigo a desuniio.

Everdade, eles ndo trabalham mais unidos, os karai (nio indigena) nio
sabem trabalhar unidos, antigamente ndo era assim. No passado, nés divi-
diamos a comida e fazia reza antes da alimentacéo para agradecer por ter
plantacio (Kunhi Redyju [Claudilene Gomes], em 8 de agosto de 2024).

Nossa nhiandesy, ao mudar-se para a Retomada, o fez na tentativa de
afastar os males que cercam a aldeia, evitando que se aproximassem da
novamorada em terras que foram invadidas pelos ndo indigenas. Ao reali-
zarem suas rezas, empunharem seus maracas, os brancos que passavam pela
rodovia sem entender areligiosidade manifesta pelos indigenas passarama
classificar Claudilene como ‘bruxa’, como se as rezas que compreendem os
rituais fosse algo ruim ou prejudicial a alguém. O fato pode ser registrado

19 Guardibes/donos/senhores no plano espiritual.

20 Termo utilizado para se referir aos nio indigenas e/ou colonizadores.

33



como pratica de intolerancia religiosa contra Kunhi Redyju (Claudilene)
e seus familiares. A partir dos relatérios da Kunhangue Aty Guasu, se tem
acesso as violacdes sofridas pelas nhindesys. No Mato Grosso do Sul os
ataques ao corpo-territério’, sobretudo das mulheres kaiow4 e guarani,
tém se intensificado e elas sdo alvos frequentes, especialmente quando se
trata de nhindesy, revela nossa interlocutora.

Mesmo com todos os problemas de acesso a saneamento bésico, auséncia
de escolas, falta de atendimento de satide, entre tantas outras mazelas,
nossas retomadas carregam um importante papel na continua¢io do modo
de vida tradicional, o qual nio se pode perder. Razdo pela qual a vida nas
retomadas importa. A acdo ndo pode ser mensurada em termos materiais,
pois a ‘kaiowalizacdo’ dos territérios significa um recomeco sob as dire-
trizes aprendidas com os naderus e as nhiadesys, com os ascendentes, e
ainda com os mais velhos. Vidas nio tém preco.

Durante nossa conversa, Kunhi Redyju (Claudilene) relata que os
principais motivos de estar em retomada territorial se da pelo fato de que,
atualmente, na Reserva Indigena de Dourados nio ha mais espaco para
plantar. As plantacdes que existem sdo as do homem branco (invasor) que
usa maquindrios, passam venenos nos terrenos e nem rezam solicitando
fartura, por exemplo, fato que ofende a mie terra.

ATerranio abengoada pela encomenda da nhandesy produz alimento
prejudicial a satde. Como o tekoha é sagrado, a partir das rezas que se faz
para adentrar o territdrio antes de construir casas para morar, pede-se a
bencio atodos osjaras. Assim, quando se for plantar alimentos tradicionais
como feijdo, abébora, milho, mandioca, entre outros produtos que compdem
adieta tradicional, eles crescem saudaveis, pois a terra foi nutrida, gerando
alimentos abencoados, alimentos que por certo ndo trardo doencas. Hoje
emdia, as criangas estdo de olho na comida do homem branco e isso nio é

bom. Segundo Kunha Redyju (Claudilene) nos ensina, é preciso ensinar

21 A perspectiva indigena refere-se ao corpo-territério como aquele que nio desvincula
a terra do corpo humano, uma vez que viemos da méie terra, natureza. Portanto, cada
corpo fisico é uma parte do territério ancestral. Se a terra é violada e sofre, o corpo fisico
consequentemente é violado esofre, e vice-versa.

34



como preparar os remédios tradicionais e aplicar os conhecimentos indi-
genas relativos ao tratamento da satde e da doenca. As pessoas pensam
que quando plantam elas vdo colher para o bem, como forma de manter a
satde. Isso é verdade. Quando se planta, também estamos nutrindo a terra
e ela nos recompensa gerando bons frutos. Para continuar exercendo os
cuidados tradicionais, devemos manter as ‘plantas de quintal’. Mas como
manté-las ‘sem quintal’, sem espaco para cultiva-las?

De diversas maneiras podemos explicar a importancia do corpo terri-
tério para continuacio do nosso modo de vida.

Kunhi Redyju (Claudilene) relata que dos oito filhos que teve, quando
eram criancas, jamais foram cuidados pelos métodos ‘dos brancos’, pois
como os pais dela repassaram os conhecimentos, ela sabia exatamente o
que precisava fazer para cada tipo de doenca ou enfermidade que seus filhos
apresentavam. Hoje, eles sdo pessoas saudéveis e raramente ficam doentes,
uma vez que foram criados com remédio do mato e a bencéo dos jara.

E importante saber a respeito da satide indigena. De acordo com a nossa
interlocutora, para cuidar de criancas, mulheres em puerpério, homense
idosos se requer conhecimento adequado paratal cuidado. Antigamente,
ndo existia a tecnologia de hoje, mas os povos indigenas detém os conhe-
cimentos de remédios para todos os tipos de doenca, seja para prevenir,
seja para tratar muito antes da invasio dos brancos.

Abusca por uma terra onde nio ha mais maldade é ameacada quando
os brancos adentram os espacos indigenas. A retomada Yvy Wera fica
muito préxima a uma das rodovias que contornam Dourados (MS). Do
outro lado estdo os condominios de luxo, e esse fator influencia negativa-
mente a vivéncia na comunidade, pois cotidianamente ha grande fluxo de
caminhdes que deixam alimentos nos armazéns préximos, aumentando
adesigualdade entre a aldeia e 0o mundo urbano.

DESAFIOS ENFRENTADOS NA RETOMADA

Durante a conversa, Kunhi Rendyju (Claudilene) se mostra preocupada
tanto com a aldeia quanto em relacio a retomada, ambas estdo muito

35



préximas da cidade, pois para criancas e jovens, o exemplo do mundo
urbano traz efeitos sociais pouco desejaveis. A convivéncia nio se apre-
senta saudavel do ponto de vista indigena.

Uma das principais lutas de vida que nossa protagonista considera
importante é a preparacio de criancas e jovens nos moldes da tradicio, pois
eles assumirio e continuario a luta pelo territério em um futuro préximo
e precisam ser firmes na defesa de seu povo. Diz ela:

nosso povo sofre muito. Nés, Guarani/Kaiow4, nascemos junto
com a terra, cuidamos dela, temos amor por ela, ela é nossamiee
é nossa casa. O branco insiste tanto em tirar de nés. Eunio tenho
muito estudo, mas eu sei que eu tenho meus direitos de viver aqui.
Nesse territorio, ja derramaram muito sangue para proteger. Ha
poucos dias meu irm3o foi atropelado na rodovia, e quem vai ser
culpado por isso? Ele perdeu a vida. A tinica coisa que podemos
fazer é rezar para ele encontrar o caminho de descanso. Os nio
indigenas falam que a terra é deles, mas ndo é. Estamos aqui antes
deles chegarem. Eles nio tém e ndo sabem ter compaixao pela terra.
Se eu tivesse estudado, eu ia levar documento para as autoridades
até que eles demarcassem o nosso territdrio e prometessem segu-
ranca: nio faltar 4gua. Eu nio tive oportunidade, entio eu incen-
tivo meus filhos a continuarem essa luta (Entrevista concedida

em 8 de agosto de 2024).

Naretomada ndo hé escola. Nossos filhos precisam ir estudar e traba-
lhar na cidade, e Kunha Redyju (Claudilene) nio quer que pensem ou
digam a eles que ndo ‘sdo ninguém’. Nesse sentido, para melhor exempli-
ficar o que ela quer dizer com isso, recorro a Almires Machado, do povo

Guarani, que explica:

historicamente nés, enquanto indigenas, sofremos de um mal
pensado e praticado, é a invisibilidade, seguida de perto pelo silen-
ciamento, apagamento, negacio e exclusdo na constru¢io da sociedade
brasileira, estereotipados como vagabundos, indolentes, ind6-
mitos, selvagens, preguicosos, alcodlatras, ladrdes, entraves para o
progresso, juridicamente incapazes, sem histéria, sem cultura, povos
do passado, primitivos, o outro sem valor. (Machado, 2019, p. 77)

36



Hoje, entendendo aimportancia de estudar, Kunha Redyju (Claudilene)
diz querer que seus filhos saibam os conhecimentos ocidentais e, prin-
cipalmente, dar conta dos conhecimentos tradicionais para alcancar e
produzir uma conexio entre eles, como ensina Gersem Luciano, pessoa
de pertenca Baniwa, educacio é uma possibilidade de manejo e domesti-
cacio do mundo, lutamos sempre entre a escola ideal, pensada pelo cole-
tivo e a escola real, obtida apés muita luta (Luciano, 2011). Esse foi um
dos motivos pelos quais ela e o marido escolherem estar na retomada,
pois eles conseguem no dia a dia praticar a cultura e no deixa-la de lado,
mesmo quando se precisa viver entre os brancos invasores.

Kunhi Redyju (Claudilene) se mostra apreensiva, pois sempre ha
fazendeiros, ou pessoas que trabalham para os ditos fazendeiros, amea-
¢ando o povo indigena que est4 nas retomadas. As vezes de 14 (refere-se
as fazendas/sitios que estdo préximos da aldeia), eles atiram por cima da
retomada. Ela diz ter muito medo de que seus filhos nio voltem quando
saem de casa, quer seja para trabalhar, estudar ou até mesmo passear,
porque ha muita maldade no cora¢ao do homem branco. Entretanto, ndo
hé escolha para as pessoas indigenas. Hoje nio é possivel viver apenas com
os recursos encontrados na aldeia, é preciso vender sua forca de trabalho
para se receber o salario e comprar o que néo se pode produzir na aldeia.

Houve um periodo em que as casas de reza do nosso povo eram quei-
madas com muita frequéncia. Infelizmente, o fato resultou que intimeras
familias fossem exterminadas de forma carbonizada em alguns desses
ataques, pois nio tiveram tempo de fugir, uma vez que os criminosos
atacavam durante a noite, enquanto as pessoas dormiam. Com medo do
fato acontecer com sua familia, foram obrigadas a construir casas de alve-
naria. Hoje se utiliza da oga pysy por ocasido de festividades. Elas sdo
parte do nosso patrimoénio, sdo importantes na regido de Dourados/MS.
Naverdade, existem poucas casas tradicionais Guarani/Kaiow4 que esca-
param dos incéndios premeditados. Além do que, nos dias atuais, esta
dificil a sua construc¢io devido a escassez dos materiais utilizados, prin-
cipalmente o sapé. A importancia de se construir uma casa tradicional
mostra-se ao entender a conexao com a busca da terra sem males, uma vez

que ao se construir uma casa de reza, a porta deve ser direcionada a leste,

37



onde o sol nasce. Entdo, pela manhi, quando a luz do sol penetrar dentro
da casa, recebera a bencio da visita de nhinderuvusu? que se expandira
por todo o tekoha (Benites, 2021).

Kunhi Redyju (Claudilene) conta que muitos perguntam por que
mudaram para a retomada, pois consideram a aldeia melhor, e ela explica
que ao olhar para a casa de reza ou para a plantacio na retomada, mesmo
que pequena, sente alivio e alegria em poder estar exercendo tudo o que
aprendeu com seus pais durante toda a vida.

PARA FINALIZAR

Deixo, a seguir, a imagem capturada por mim na Oga pysy na Retomada
Yvy Wer4, ao entardecer, onde o céu estrelado, juntamente com a lua,
mistura-se com os resquicios de um lindo p6r do sol. Observem a luz inci-
dindo sobre a oga pysy, e o que resulta é o brilho do territério.

De fato, o ambiente da aldeia ou retomada é inexplicavel. Percebi isso
de forma nitida ao morar na cidade, mesmo que temporariamente, quando
no mestrado em Direito, no periodo em que precisei fazer as matérias
presenciais, morei no contexto urbano, em Belém-Par4.

Estive pensando muito sobre vairias maneiras e pessoas que poderia
apresentar neste relato. Decidi por Kunhi Redyju (Claudilene), pois
conheco-a desde crianca, estudei com um dos filhos dela. Na época, eles
ainda moravam na Aldeia Jaguapiru, entio estuddvamos na cidade, ifamos
juntos para escola, éramos da mesma turma e os Unicos indigenas na
sala. Mais adiante, em um dos Aty Guasu (assembleias), tive a oportuni-
dade de conversar com ela por um bom tempo. Nhindesy sio mulheres a
quem temos maximo respeito, pois elas s3o amigas, mies, avds, parteiras,
médicas, professoras, e Kunhi Redyju (Claudilene) é uma dessas auto-
ridades. Ao saber que ela, o marido e os filhos mudaram-se para a reto-

mada, e enfrentaram todo o processo drduo de estar neste contexto, passei

22 Divindade suprema entre nds que se localiza a leste do territério indigena.

38



Entardecer na Oga pysy.




ater mais admiracio pela respeitivel nhadesy. Lembro-me de ver um dos
filhos mais novos de Kunhi Redyju (Claudilene) entoando, como lider,
um dos cantos em uma assembleia da juventude Guarani/Kaiow4. Assim
pude entender o que Luciano, do povo Baniwa, quis dizer com resiliéncia
indigena como sendo “[a] capacidade do corpo fisico voltar ao seu estado
normal depois de haver sofrido uma pressio sobre ser ou ainda o grau de
elasticidade que este suporta sem se deformar” (Luciano, 2011, p. 268).

A familia passou por imensas dificuldades, mas se mostram resilientes
diante da violéncia sofrida. Como ela mesma disse, “se um dia eu nio
estiver mais aqui para proteger o tekoha, meus filhos estardo”.

Sendo assim, vejo a importancia de apresentar a nés e aos nio indi-
genas o papel de lideres religiosos tradicionais, especialmente das nhan-
desy, expressao da protecio que atodos respalda. O significado da protecdo
se inscreve na tradugcdo literal que informa serem elas ‘nossas maes’.

E preciso conhecer as raizes daqueles que nos mantém e se encontram
nabase de nossa formacao. Assim sendo, afirmo que ouvir os povos origi-
narios é importante para respeitar a diversidade e nos consolidar como

um Brasil plural.

40



REFERENCIAS

BENITES, Eliel. A Busca do Teko Araguyje (jeito sagrado de ser) nas vetomadas
territoriais Guarani e Kaiowd. Tese (doutorado em Geografia) —
Faculdade de Ciéncias Humanas, da Universidade Federal da Grande
Dourados. Dourados-MS, 2021.

BRASIL. Relatério situacional do distrito sanitdrio especial de saiide
indigena Mato Grosso do Sul. GOV.BR/Saude, 2023. Disponivel
em: https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/
participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-
publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-

dsei-mato-grosso-do-sul.pdf. Acesso em: 12.mai.2025.

Corpos silenciados, vozes presentes: a violéncia no olhar das mulheres Kaiowa
e Guarani. Kufiangue. Dourados, MS. 22 a 26 de Novembro de 2022.
Disponivel em: https://o1c45¢c19-f10c-4c88-a4bg-7b1e649dfagy.
filesusr.com/ugd/c27371_267dc732436547bfbo7fcab3c3gcogde.pdf.
Acesso em: 12.mai.2025.

KUNHA REDYJU (GOMES, Claudilene). Entrevista a Amirele Porto
Machado. Retomada Yvy Wera, Dourados — Mato Grosso do Sul.
Em 8 de agosto de 2024.

MACHADO, Almires Martins. De Direito Indigenista a Direitos Indigenas:
Desdobramento da Arte do Enfrentamento. Dissertacio (Mestrado
em Direito) junto a Universidade Federal do Para. Belém-PA, 2009.

MACHADO, Almires Martins. “Terena, Guarani, Kaiow4 e Guateka:
Convivéncia entre N6s e os Outros”. In: MOTA, Juliana Grasiéli Bueno;
CAVALCANTE, Thiago Leandro Vieira (Orgs.). Reserva Indigena de
Dourados: Histérias e Desafios Contemporianeos. Sdo Leopoldo:
Karywa, 2019.

LUCIANO, Gersem dos Santos (Baniwa). Educacdo para manejo e domesti-
cagdo do mundo entre a escola ideal e a escola Real. Tese (Doutorado em
Antropologia Social). Juntoa Universidade de Brasilia. Brasilia-DF, 2011.

41


https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-dsei-mato-grosso-do-sul.pdf
https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-dsei-mato-grosso-do-sul.pdf
https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-dsei-mato-grosso-do-sul.pdf
https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-dsei-mato-grosso-do-sul.pdf
https://01c45c19-f10c-4c88-a4b9-7b1e649dfa97.filesusr.com/ugd/c27371_267dc732436547bfb07fcab3c39c09de.pdf
https://01c45c19-f10c-4c88-a4b9-7b1e649dfa97.filesusr.com/ugd/c27371_267dc732436547bfb07fcab3c39c09de.pdf

42

Relatério final da Assembleia da Kuiiangue Aty Guasu 2023-2024. Kufiangue.
Dourados, MS. 12 de janeiro de 2024. Disponivel em: https://

www.kunangue.com/_files/ugd/c27371_oef8basbfbi14ycoazc
c93a790d8bay2.pdf. Acesso em: 12.mai.2025.


https://www.kunangue.com/_files/ugd/c27371_0ef8ba5bfb1147c0a2cc93a790d8ba72.pdf
https://www.kunangue.com/_files/ugd/c27371_0ef8ba5bfb1147c0a2cc93a790d8ba72.pdf
https://www.kunangue.com/_files/ugd/c27371_0ef8ba5bfb1147c0a2cc93a790d8ba72.pdf

BiTOR,
ERA COMO A
CHAMAVAM
smm MARIA
e RAIMUNDA

Pricila Aroucha Pinheiro




Bitor.



ELA ERA MINHA AVO

A presente narrativa traz aos olhos dos leitores a trajet6ria de uma mulher
negra, de cabelos brancos e de baixa estatura. Mas antes de tudo, é impor-
tante dizer que a escrita a respeito dela foi realizada muitas vezes em
primeira pessoa, isto é, os pronomes ‘eu’ e ‘nés’ foram utilizados porque
a autora que vos escreve é neta da protagonista da histéria.

Além disso, Borges (2023) nos ensina a respeito da importancia de
demarcar o nosso local de fala. Por isso e em razdo do meu vinculo com a
protagonista, demarco o meu local de fala aparentando-me. No decorrer do
texto, ela serd tratada como sempre foi em vida, ou seja, Bitor. Eu sou uma
mulher negra, quilombola pertencente do quilombo Os Paulos, localizado no
municipio de Matinha, baixada maranhense, no estado do Maranhio. Sou
filha de Eliete Aroucha Pinheiro e de Jodo Damacena dos Santos Pinheiro.
Meus av0s paternos tinham por nome Maria Raimunda Pinheiro, mais
conhecida como Bitor, e Raimundo Pinheiro, conhecido como Raimundo
de Vita (Vita era o nome da mie dele, consequentemente, minha bisavo).
Meus avés maternos sdo Julio Paiva Arouche e Pedrolina Farias.

Escrevo esta narrativa acompanhada da saudade e com os olhos cheios
de lagrimas, mas com todo cuidado, para fins de expressar nessas poucas
linhas, um pouco da mulher aguerrida e lider que foi a minha avé Bitor.

Atrajetéria de Bitor é aqui narrada desde a infincia até a sua ‘passagem’,

quando ancestraliza. Narrativa construida a partir de entrevistas que

45



realizei com filhos, filhas e a irmi de minha avé, as quais agreguei as
memorias que, como neta, consigo lembrar com carinho e respeito.

Organizo a narrativa considerando “Os passos da trajetériade vidade
Bitor”, que dizem respeito a sua infincia com os pais até o momento que
constitui a sua familia com o marido aos 13 anos de idade. Sigo apresen-
tando a “Bitor aguerrida”, destacando a sua atuacio dentro da comunidade
quilombola em favor do coletivo. Na sequéncia, em “Saber Ancestral: o uso
de ervas que curam”, discorro ainda sobre os saberes e os conhecimentos que
Bitor detinha e partilhava com a comunidade, especialmente os remédios
caseiros. E por fim, descrevo acerca da “Educacio escolar na comunidade
quilombola Os Paulos: a persisténcia para aprender a escrever o nome”,
quando dou énfase ao esforco da protagonista para aprender a escrever o
proprio nome. A relevincia da narrativa consiste em deixar registrada a
histéria, aluta e o legado da lideranca Bitor. Sendo, portanto, uma forma
de homenage4-la, ainda que um pouco tarde, procurando demonstrar a
relevancia de escrever sobre 0s nossos ancestrais. Minha expectativa é que
o meu relato produza outras memorias sobre as pessoas importantes da
comunidade e de outros coletivos quilombolas.

0S PASSOS DA TRAJETORIA DE VIDA DE BITOR

“Estarei vivo, mesmo enterrado.”

N£Go B1spo'

1 Antdnio Bispo dos Santos, conhecido como Négo Bispo, foi um filésofo, poeta, escritor,
professor, lider quilombola e ativista brasileiro com grande destaque no movimento social
quilombola e nas lutas pela terra. Proveniente de uma formagcio rica em saberes de mestres
e mestras de oficios, Bispo era pertencente do Quilombo Saco-Curtume, localizado em So
Jodo do Piaui, no semiarido piauiense. Ele ancestralizou no dia 3 de dezembro de 2023. A
famosa frase “Estarei vivo, mesmo enterrado”, que aprendeu com o Mestre Tio Norberto (tio
de Bispo), foi repetida e transmitida por Bispo ao longo de sua vida, deixado registrada ainda,
namesa “Confluéncia e escrivivéncias, muito além da rima”, que foi transmitida ao vivono dia
15 de outubro de 2023 e disponivel em https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ.

46


https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ

Maria Raimunda Pinheiro era seu nome de batismo, mas conhecida
por todos, dentro e fora da comunidade, como Bitor. Nascida em 15 de
dezembro de 1936 na Comunidade Quilombola Alto de Pedra’?, filha de
Maria dos Santos e Frugéncio Cantanhede Pinheiro. Bitor era a segunda
filha do casal entre 12 irmaos, sendo nove meninas e trés meninos. Cedo,
ainda menina, comecou a lida na roca e em casa para auxiliar a mie, como
contou Marinalva Silva, sua irm3, em depoimento.

Em 1949, quando tinha 13 anos idade, seguindo a tradi¢io, Bitor fugiu
para a Comunidade Quilombola Os Paulos para se casar com Raimundo
Pinheiro, mais conhecido como Raimundo de Vita, e assim formou sua
propria familia. Ela e o companheiro tiveram 14 filhos, cinco meninas e
nove meninos, pois perdeu uma das criancas antes do nascimento. Segundo
depoimento de seus filhos, Valdo e Jodo, quatro dos irmaos morreram
ainda crianca. Uma das crian¢as, um menino, morreu depois de contrair
sarampo. Dessa forma, o casal criou 11 de seus filhos.

Bitor em conversas referia que nio foi nada facil criar 11 filhos. Os
alimentava com os frutos gerados pelas plantacdes da roca. A rotina do
casal iniciava as 4h da manh3, quando alcancavam a roga. Além disso,
Bitor quebrava coco babacu para ajudar no sustento da familia. Aquela
época ela era ‘quebradeira de coco babacu’ percorrendo os babacuais nos
campos livres da Baixada Maranhense. O marido e ela também pescavam
nos rios e igarapés da comunidade para completar a dieta.

De acordo com Maria Merice (2024), filha de 58 anos do casal, os filhos
maiores acompanhavam os pais na roca, ficando o cuidando dos irméos
menores com as filhas. Todos trabalhavam desde cedo e ajudavam os pais.

2 Alto de Pedra é uma comunidade quilombola vizinha de Os Paulos. Bitor morou em
sua comunidade de origem até os 13 anos, quando se casou e veio morar em Os Paulos.

47



A casadafamilia era simples e feita de taipa, feita pelos préprios mora-
dores. Na coberta usavam pindoba’ e a porta era feita de mensaba.* O filho
Jodo Damasceno, de 55 anos, relata que a casa possuia apenas um quarto,
onde dormia o casal. Os filhos dormiam em redes que eram armadas na
sala e na cozinha, e também usavam o paiol. Eles eram muitos e a casa
acanhada para abriga-los.

Com os filhos criados, alguns até casados, Bitor e o marido tiveram a
primeira e inica casa de alvenaria. Essa casa foi um presente do filho Jodo
Damaceno, que a comprou por 110 gramas de ouro do irm3o mais velho,
Valdo Pinheiro, que estava a época separado da esposa.

Na referida casa, Bitor morou com Raimundo até o tltimo dia de vida
do companheiro, que faleceu em 31 de marco de 2015 de causas naturais.
Apbés a ‘passagem’ do marido, Bitor pouco ficava em casa. Passouair com
mais frequéncia para Sdo Bento’, para a casa do filho Eusébio Pantaledo
dos Santos, que construiu uma casa de dois c6modos nos fundos de sua
residéncia para Bitor morar.

Raimundo e Bitor nio tiveram oportunidade de estudar. Nio sabiam
ler e nem escrever. Os filhos também ndo conseguiram frequentar a escola.

Poucos aprenderam a ler e sequer assinar o nome.

3 De acordo com Moura (2002) apud Garcez et al.(2014), a pindoba, também conhecida
como pindova, é a palmeira jovem do babagu, com até dois anos de rebrota. Ela possui um
crescimento extremamente rapido e se destaca pela resisténcia ao fogo e ao raleamento
drastico. Essa resisténcia se deve ao seu sistema radicular profundo e dominante, permi-
tindo uma ampla ocupagio do solo. Ver passo a passo em: https://www.youtube.com/
watch?v=72iNEdhLqUk&t=203s.

4 “Esteiratrancada com palha debabacu, é um item tradicional de multiplos usos. Antiga-
mente, eraamplamente utilizada como porta em residéncias simples, enquanto sua versio
menor, chamada meia mensaba, serviacomojanela. Atualmente, continua sendo empregada
para descanso, protecio de canoas contra o sol, cobertura de frutas em mastros de festas
religiosas, apoio no corte de carne em celebracdes, composic¢io de canteiros e jirais das
casas, além de secagem de camario, peixe, arroz e outros alimentos. Também é utilizado
em currais de pesca, tapagens e como ramada ou latada, fornecendo sombra em eventos
festivos. Produzido em todas as regiées do Maranhio, recebe diferentes denominagdes,
como meensaba, meiosaba, mansaba ou, simplesmente esteira” (Gongalves; Porta, s/d).

5 Sao Bento é um municipio do estado do Maranho. A distancia entre Sao Bento e Matinha
é de aproximadamente 69 km, e 120 km da Capital Sdo Luis.

48


https://www.youtube.com/watch?v=72iNEdhLqUk&t=203s
https://www.youtube.com/watch?v=72iNEdhLqUk&t=203s

Casa de Bitor.

49



Bitor era conhecida em todas as comunidades quilombolas da vizi-
nhanca. Ela ndo contava a distdncia para ir a qualquer lugar, apenas com
um dos netos e um pedaco de pau que a auxiliava nas caminhadas. Em
muitas dessas visitas a amigos e parentes, eu tive a honra de acompa-
nha-la. Eram muitas andancas pelos quilombos da regiio. Ela era uma
pessoa alegre e benquista, muito carinhosa. Além desses predicados, sua
marca, lembrada ainda hoje, é a luta empreendida para manter a comu-
nidade unida e organizada. Bitor jamais esmoreceu.

Em maio de 2020, Bitor sofreu um Acidente Vascular Cerebral (AVC),
o qual paralisou o lado direito do seu corpo, e ela t3o sajica, infelizmente
passou a precisar de cuidados especiais.

Penso que isso foi demais para ela, visto que era detentora de uma
disposicao incomensuravel. Para Bitor ndo tinha tempo ruim, ela era
sempre muito ativa, cheia de vida. Em outra palavra, independente. Com
a doenca, se viu dependente de tudo e de todos, e isso a feria muito. No
ultimo ano de vida, aos cuidados do filho Eusébio Pantaledo e pela nora
Maria de Jesus, e fora de Os Paulos, Bitor deve ter sido acometida pela
saudade, provocada pela auséncia de filhos e netos, mas principalmente
pela perda de sua autonomia e independéncia.

Em 6 de novembro de 2023, por volta das 1h da manh3, Bitor ances-
tralizou aos 86 anos de idade, deixando onze filhos, inimeros netos e
bisnetos, e um grande legado de luta. Aos que a amavam, restou a saudade
que machuca e ao mesmo tempo conforta por entender a importancia de
Bitor para a vivéncia nos coletivos quilombolas.

BITOR AGUERRIDA: ATUACAO DENTRO
DA COMUNIDADE QUILOMBOLA

A Comunidade Quilombola Os Paulos fica localizada no municipio de
Matinha, localizadonabaixada maranhense, a 239,7kmvia BR-135 e MA-014
da capital Sdo Luis. A referida comunidade possui hoje cerca de 77 familias.

A pessoa mais velha da Comunidade, o Sr. Arcangelo Pinheiro, hoje
com 109 anos, é cunhado de Bitor. Anos atris, ele contava que o nome Os

50



Paulos se deu em homenagem a Paulo, uma vez que este era um escra-
vizado na fazenda Bom Fim, e ao fugir, fundou o quilombo. Arcangelo
pertence a quarta geracio de Paulo.

Como dito anteriormente, Bitor nasceu na comunidade quilombola
Alto de Pedra, mas mudou-se com 13 anos para a comunidade Os Paulos
ao se casar com Raimundo Pinheiro.*

A época em que Bitor morava na comunidade, havia um niimero menor
de familias. Muitas das novas familias sdo pessoas que conviveram com
ela ainda quando criancas e/ou jovens.

Bitor procurava manter acomunidade unida. Estava a frente da Igreja,
ajudava nos festejos, dentre as multiplas agoes que desenvolvia. Sua casa
ficava ao lado do clube da comunidade. Desse modo, a comida e o suporte
das atividades eram concretizadas em sua residéncia. As reunides da comu-
nidade também eram realizadas na casa de Bitor.

Vale ressaltar que tanto Bitor como Raimundo eram devotos de Santa
Maria e Sdo José. Os dois fundaram a primeira Igreja Catélica da comu-
nidade, que tinha como padroeiro, Sdo José. A missa era rezada uma vez
por ano e aos domingos eram realizadas celebragées. O almoco do padre
que vinha para os rituais era feito por Bitor.

Como Bitor ndo sabia ler e nem escrever, as celebracées aos domingos
ficavam a cargo de Maria Celma/, Eliete Aroucha®, Ana Licia’ e Francisca
dos Santos'’. Na auséncia dos mais préximos, os demais membros da
comunidade realizavam os oficios, contando sempre com o incentivo de
Bitor. A igreja era pequena e feita de taipa pelos moradores.

6 Raimundo Pinheiro também pertence a quarta gera¢io de Paulo, o escravizado que
fugiu da Fazenda Bom Fim e formou o quilombo, que hoje recebe o nome Os Paulos em
homenagem ao seu fundador.

1 Ex-esposa do cunhado de Bitor, o Sr. Cosmo Damiio, irmdo de Raimundo de Vita.
8 Suanora, esposa do filho Jodo Damaceno, e meus pais.
9 Esposa do sobrinho do marido de Bitor, o Sr. José Pinheiro, filho de Arcangelo Pinheiro.

10 Pessoa quilombola pertencente & comunidade Os Paulos.

51



De acordo com Vilma dos Paulos (2024)", Bitor foi uma mulher extre-
mamente comprometida com todas as pessoas na comunidade, e sempre
pensou no coletivo quilombola. Sendo um exemplo de mulher de fé,
coragem e dedicacio. O seu legado é lembrado pelo exemplo de mulher,
mie e lideranca dentro da comunidade.

Sua atuacio e luta para manter tudo em ordem, e principalmente para
que a comunidade fosse participativa, é indescritivel. Seus feitos jamais
serdo esquecidos.

SABER ANCESTRAL: 0 USO DE ERVAS QUE CURAM

Na comunidade Quilombola Os Paulos nio ha posto de satide. Os casos
mais graves sio levados para a sede do municipio de Matinha. A época,
os transportes eram precarios, portanto, os enfermos eram levados na
rede até o hospital.

Muitas enfermidades eram tratadas com o uso de ervas curativas. Na
comunidade tinha uma senhora chamada Madalena que era benzedeira,
que morava ao lado da casa de Bitor, e que inclusive fez o parto de muitas
das mulheres da comunidade com auxilio de Estacia. Inclusive, elas reali-
zaram o parto da Eliete Aroucha, minha mie, quando eu nasci. As trés
acudiam e cuidavam das pessoas adoecidas.

Vale lembrar que, dos quatorzes filhos que Bitor teve, um morreu,
ainda crianca, vitima de sarampo'. O acesso ao hospital era dificil e as
condicoes de deslocamento escassas. Portanto, os tratamentos realizados
pelas mulheres conhecedoras da arte de curar em Os Paulos eram essen-
ciais, dadas as condigdes precarias existentes no lugar.

11 Pessoa quilombola nascida e criada na comunidade Os Paulos, foi professora na comu-
nidade por muitos anos.

12 Doenga infecciosa grave, causada por um virus e que pode levar a morte. Sua transmissdo
ocorre quando a doente tosse, fala, espirra ou respira préximo de outras pessoas. A maneira
mais efetiva de evitar o sarampo é por meio da vacinacio (Brasil, s/d).

52



Com o passar dos anos, as politicas publicas, ainda que lentamente,
chegaram 4 comunidade. Com a implementacio das politicas, vieram as
consultas médicas. Na sequéncia, os agentes de satide foram chegandoe,
por ocasido das consultas, avisaram os usuirios dos servicos de casa em
casa. No diada consulta, os comunitirios acorreram a Igreja e/oua escola,
locais onde podem ser atendidos.

Lembro que Bitor tinha sempre uma garrafa com plantas curativas de
infusdo em alcool. Ela dizia que fazia bem se passdssemos na regido em
que estdvamos sentindo dor. Sem falar nos banhos que ela mesma prepa-
rava para diversos tipos de tratamento.

As comunidades tradicionais e quilombolas possuem um saber dife-
renciado no que diz respeito e ao uso de plantas que curam diferentes
doencas. Porém, com o passar dos anos, algumas comunidades quilom-
bolas vem sofrendo ameacas constantes devido “a influéncia direta da
medicina ocidental moderna e pelo desinteresse dos jovens da comuni-
dade, interrompendo assim o processo de transmissdo do saber entre as
geracdes”, como ensinam Franco e Barros (2006, p. 79). Hoje, na comuni-
dade, temos uma tinica benzedeira, afilhada de Bitor, cujo nome é Maria
de Fatima Costa Ferreira, mas conhecida como Rinuita, que por certo
aprendeu o oficio com a madrinha.

Muitos jovens sairam da comunidade para trabalhar e estudar,
e a maioria volta somente para passear e ver a familia, tendo em vista
que as oportunidades de emprego sio limitadas. O fato interrompe a
dinidmica dos conhecimentos tradicionais, apesar das lembrancas que
mantemos dos tempos de Bitor.

EDUCACAO ESCOLAR NA COMUNIDADE
QUILOMBOLA 0S PAULOS: A PERSISTENCIA
PARA APRENDER A ESCREVER 0 NOME

Até 1994, ndo havia escola na comunidade. As aulas eram ministradas na
Igreja e no barracdo. Os estudos eram conduzidos, a época, pelas profes-
soras Eliete Aroucha Pinheiro, nora de Bitor, Maria Anténia Cimara

53



Pinheiro®, Ana Ltcia Aroucha Pinheiro e Maria Zilene Serra. Esta tiltima
dava aulas a noite para os adultos. Somente nos anos 2000 foi construida
pela Prefeitura Municipal a primeira creche na comunidade quilombola
Os Paulos, nomeada como Los Bambinos.

Como mencionado linhas atras, Bitor ndo sabia ler nem escrever.
No entanto, tinha enorme vontade de aprender a fazer o seu nome.
Entdo, quando chegou o Programa Nacional de Educacdo na Reforma
Agraria (PRONERA) para a comunidade, ela aproveitou a oportunidade
e fez sua matricula.

Foinesse prédio que um dia foi a creche que Bitor estudou e aprendeu
a escrever o seu nome, mesmo com uma certa idade. Sua determinacio
nos mostra que o tempo nio é nosso inimigo e que podemos fazer tudo,
independentemente da idade que possuimos.

As aulas eram no turno da noite e a professora era Vilma dos Santos
Pinheiro, mas conhecida por Vilma dos Paulos, filha nascida e criada na
comunidade. Com grande esforco e sem faltar s aulas, Bitor conseguiu
aprender a fazer o seu nome.

Veja-se o trecho do depoimento da Professora Vilma dos Paulos (2024)

arespeito de Bitor como aluna:

seu esforco era indescritivel. Tinha um esforco e dedicagio gigan-
tesca no que se refere a sua aprendizagem e conseguiu aprender
fazer seu nome. Era étima para interpretar e era sempre a primeira
achegar. Ela me incentivou muito em relacdo as didéticas a serem
trabalhadas com ela e as demais [colegas] (Vilma dos Paulos, 2024).

Em muito fins de tarde, tive a oportunidade de ajudar Bitor, minha
querida avd, a fazer as atividades da escola. Sua forca de vontade em
aprender é minha inspirac¢io ainda hoje. Seu esforco é alento para que
eu possa continuar na vida académica. Que honra em poder dizer que eu
tenho o sangue dessa mulher.

13 Pessoa quilombola da comunidade Alto de Pedra e esposa de um sobrinho (Gabriel
Pinheiro) do marido de Bitor.

54



Primeira escola da comunidade quilombola Os Paulos.

55



Foto atual da primeira escola da comunidade quilombola Os Paulos.

56



O fato dela ter aprendido a escrever o préprio nome mostra o quanto
aeducacio é a base para transformacio dos cidaddos. E programas como
o0 PRONERA ebolsas de estudo tornam-se diferenciais na vida de muitas
mulheres ao caminharem em busca do tdo sonhado aprendizado, que por
muitos e muitos anos nos foram negados.

Vale destacar que, ainda nessa questdo da educacio escolar quilombola,
as comunidades tém enfrentado o problema relativo ao fechamento das
escolas dentro da comunidade. A creche na foto da pagina ao lado, onde
Bitor aprendeu a ler, e onde muitos da comunidade foram alfabetizados,
inclusive eu, foi fechada anos atras. Hoje, restam apenas as ruinas do que
um dia foi uma creche/escola.

Antes de chegar ao estado em que se encontra, o prédio ainda funcio-
nava como local para a realizacio de consultas médicas. Enquanto estava
viva e bem de satde, Bitor cuidava do prédio com o desvelo dos que cuidam
da comunidade.

A comunidade recebeu outra escola, mas também foi fechada pela prefei-
tura sobre a justificativa do multisseriado e a falta de alunos. A falta de
estudantes nio confere, tendo em vista que o nimero de familias cresceu
e, consequentemente, o nimero de criancas multiplicou. Nossas familias
possuem muitos descendentes. As liderancas da comunidade reivindi-
caram a abertura de escola, mas sem sucesso até o momento.

O fechamento da escola vai em desencontro do artigo 28°, pardgrafo
unico, da Lei N° 9.394/1996, a qual estabelece as diretrizes e bases da
educacionacional, alteradapela Lein®12.960, de 2014, umavez que a decisdo
final requer a manifestacio da comunidade escolar, o que no ocorreu.

ART. 28. Na oferta de educagio basica para a populagio rural,
os sistemas de ensino promoverio as adaptacbes necessa-
rias a sua adequacdo as peculiaridades da vida rural e de cada
regido, especialmente:

I — Contetidos curriculares e metodologias apropriadas as reais
necessidades e interesses dos alunos das escolas do campo, com
possibilidade de uso, dentre outras, da pedagogia da alternincia;
IT — Organizacio escolar prépria, incluindo adequagio do calen-
dario escolar as fases do ciclo agricola e as condi¢bes climéticas;

57



II1 —adequacio a natureza do trabalho na zona rural.

Parégrafo tinico. O fechamento de escolas do campo, indigenas e
quilombolas sera precedido de manifestacdo do 6rgao normativo
do respectivo sistema de ensino, que considerari a justificativa
apresentada pela Secretaria de Educacio, a analise do diagnés-
tico do impacto da a¢do e a manifestacdo da comunidade escolar
(Brasil, 1996; 2023, grifo meu).

Segunda escola da comunidade quilombola Os Paulos

Ainda hoje, mesmo contra a vontade da comunidade, a escola continua
fechada. O prédio por sua vez, esté se deteriorando com o tempo. Com o
intuido de aproveitar a estrutura, o prédio da segunda escola (na foto acima)
funciona como sede da comunidade, sendoutilizado parareunides, consultas
médicas e festividades relativas as datas comemorativas da comunidade.

CONSIDERAGOES FINAIS

Ao escrever esta narrativa, varias lembrancas vieram 4 minha mente.
O tempo pode até nio ser nosso inimigo, como dito anteriormente, no
entanto, tira muito de nés. A luta didria, o anseio para querer ser mais.

58



Issoinclui trabalhar, requer estudar fora e tantas outras questées que nos
afasta e tira das pessoas que amamos.

N&o é novidade que a vida nunca foi ficil para os trabalhadores rurais.
De sol a sol, rocando, limpando, plantando, capinando, esperando para
entdo colher o ‘de comer’. Imaginem todo esse processo por volta de 1940,
no tempo da minha avé. Impossivel vencé-las, mas mesmo na adversi-
dade, ela lutou e foi exemplo.

Bitor, em 1940, com apenas 10 anos, trabalhava na roca com os pais
para ajudar a alimentar os irmaos. Quatro anos depois, estava traba-
lhando com o marido para sustentar os filhos. Hoje, com todo avanco e
novas oportunidades, ainda assim néo é facil criar filhos, que dird sendo
11 criangas, como no caso da nossa lider maior. Ela e tantas outras pessoas
conseguiram. Merecem todo nosso respeito e admiracao.

Por outro lado, além da mulher aguerrida que nos ensina em meio a
muitas dificuldades o quanto é importante estudar para continuar na luta.
Estudar sempre, pois sem dividas, o estudo nos leva muito além do que
imaginamos. Seguindo o exemplo dela, e fruto das politicas ptblicas, eu,
Pricila Aroucha Pinheiro, neta de Bitor, consegui ingressar na universi-
dade e me formar em Direito. Fiz residéncia juridica e, hoje, sou Mestre
em Direito pela Universidade Federal do Para.

Sim, Bitor, mesmo sem saber ler, tem uma neta advogada, outra arqui-
teta e outra enfermeira. E como dizia Nego Bispo: “[e]starei vivo, mesmo
enterrado”. " Assim é Bitor, que estard sempre viva em nossas lembrancas,
principalmente em nossos coracdes. Seus ensinamentos sdo marcas que
jamais serdo apagadas.

Bitor, presente!

14 CF. A famosa frase “Estarei vivo, mesmo enterrado”, foi aprendida com Mestre Tio
Norberto (tio de Bispo), foi infinitamente repetida por Bispo ao longo de sua vida, deixado-a,
registrada ainda, na mesa “Confluéncia e escrivivéncias, muito além da rima”, transmi-
tida ao vivo no dia 15 de outubro de 2023. Disponivel em: https://www.youtube.com/
watch?v=K2bG76vfwbQ.

59


https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ

REFERENCIAS

BRASIL. Lei n° 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e
bases da educagio nacional. Casa Civil, 1996. Disponivel em: https://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm. Acesso em:
19.2g0.2024.

BRASIL. Lei n°14.767, de 22 de dezembro de 2023. Alteraa Lein® 9.394, de 20
de dezembro de 1996, que “estabelece as diretrizes e bases da educac¢io
nacional”, para possibilitar o uso da pedagogia da alternancia nas escolas
do campo. Casa Civil, 2023. Disponivel em: https://www.planalto.
gov.br/ccivil_03/_At02023-2026/2023/Lei/L14767.htm#art1. Acesso
em: 19.ag0.2024.

BIsPO, Nego. Confluéncia e escrivivéncias, muito além da rima (transmitida
ao vivo no dia 15 de outubro de 2023) Disponivel em: https://www.
youtube.com/watch?v=K2bG76vifwbQ.

BORGES, Ménica Moraes. “Do Quilombo a academia: uma jornada de
(Res) significagio dos Espagos”. In: Indigenas e quilombolas na UFPA:
trajetéria e memorias de luta por direitos. Ied. Rio de Janeiro? RJ: Rio
Books, 2023, v. 293, p. 135-147.

FLUP RJ. Mesa: Confluéncias e escrevivéncias, muito mais do que rimas.
YouTube, 15 de outubrode 2023. th46min. Disponivel em: https://www.
youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ. Acesso em 15 de fev. de 2025.

FONSECA, Jodo José Saraiva da. Metodologia da pesquisa cientifica. Fortaleza:
UEC, 2002. Apostila.

FRANCO, E. A. P.; BARROS, R. F. M. “Uso e diversidade de plantas medi-
cinais no Quilombo Olho D'dgua dos Pires, Esperantina, Piaui”. In:
Revista Brasileirva de Plantas Medicinais. Botucatu, v.8, n.3, p.78-
88, 2006. Disponivel em: https://www1i.ibb.unesp.br/Home/
Departamentos/Botanica/RBPM-RevistaBrasileiradePlantas
Medicinais/artigo12_v8_n3.pdf.

60


https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2023-2026/2023/Lei/L14767.htm#art1
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2023-2026/2023/Lei/L14767.htm#art1
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www1.ibb.unesp.br/Home/Departamentos/Botanica/RBPM-RevistaBrasileiradePlantasMedicinais/artigo12_v8_n3.pdf
https://www1.ibb.unesp.br/Home/Departamentos/Botanica/RBPM-RevistaBrasileiradePlantasMedicinais/artigo12_v8_n3.pdf
https://www1.ibb.unesp.br/Home/Departamentos/Botanica/RBPM-RevistaBrasileiradePlantasMedicinais/artigo12_v8_n3.pdf

GARCEZ, Bruno Spindola; ALVES, Arnaud Azevedo; FILHO, Miguel Arcanjo
Moreira; LIMA, Natalia Alves. “Pindoba De Babacu (Orbgnya Sp. Mart)
Na Alimentacdo De Ruminantes”. In: Revista eletrénica Nutritime.
volume 11, n° 01, p. 3218- 3224 , janeiro/fevereiro 2014.

GONGALVES, Jandir; PORTA, Paula. Termos e Medidas regionais. Artesanato
do Maranhdo. Disponivel em: https://artesanatodomaranhao.com.

br/termos-e-medidas. Acesso em 14 de fev. 2025.

PINHEIRO, Vilma D.S. (Vilma dos Santos Pinheiro e/ou Vilma Dos Paulos).
Entrevista escrita realizada por Pricila Aroucha Pinheiro. Quilombo
Os Paulos, Matinha, Maranhio, 19 de agosto de 2024. 1h.

PINHEIRO, Jodo D. D. S. (Jodo Damacena dos Santos Pinheiro) filho de Bitor.
Entrevista virtual realizada por Pricila Aroucha Pinheiro. Quilombo
Os Paulos, Matinha, Maranhio, 18 e 19 de agosto de 2024. 3h e 10 min.

PINHEIRO, Eliete A. (Eliete Aroucha Pinheiro). Entrevista presencial reali-
zada por Pricila Aroucha Pinheiro. S3o José de Ribamar, Maranhio,
18 de agosto de 2024. 3h.

PINHEIRO, Valdo (Valdo Pinheiro), filho de Bitor. Entrevista virtual reali-
zada por Pricila Aroucha Pinheiro. Quilombo Os Paulos, Matinha,
Maranhio, 18 de agosto de 2024. 1h e 3omin.

PINHEIRO, Maria M. (Maria Merice Pinheiro), filha de Bitor. Entrevista
virtual realizada por Pricila Aroucha Pinheiro. Quilombo Os Paulos,
Matinha, Maranhio, 19 de agosto de 2024. 1h e 4omin.

SILVA, Marinalva D. S. S (Marinalva dos Santos Silva), irma cacula de Bitor.
Entrevista virtual realizada por Pricila Aroucha Pinheiro. Penalva,
Maranhio, 17 de agosto de 2024. 2h e 10 min.

61


https://artesanatodomaranhao.com.br/termos-e-medidas
https://artesanatodomaranhao.com.br/termos-e-medidas




KATIA ' | |
TONKYRE. ' § §

“TU FOGES, |
PARA CONTAR

AHISTORIA o
00 POVO”

José Ubiratan Sompré

LIRs o=






PRIMEIROS PASSOS DA CAMINHADA:
A GUISA DE INTRODUCAO

“Ndo € que eu vim para cd porque quis,
foi a Eletronorte que expulsou nds, disseram que,
se ndo desocupar, o trator mata vocés.”

HOPRYRE RONORE JOPIKTI PAYARE!

A declaracido do cacique Hapryre Ronoré Jopikti Payaré?, Payaré, como
era conhecido, ilustra o contexto adverso que o povo Gavido Akritikatéjé’

1 Depoimento oferecido em junhode 2013 2 Rosa Acevedo-Marin e Jurandir Santos de Novais.

2 Payaré faleceu em abril de 2014, deixando um legado de luta e resisténcia em defesa de seu
povo. Apés seu falecimento, a lideranca dos Akratikatéjé foi assumida por sua filha, Ténkyre
Akratikatéjé (Katia Silene Valdenilson). O trabalho do grande lider incansavel, desde 1975,
incluiu a luta pela recuperagio das terras de seu povo, expropriadas pela construgio da
Usina Hidrelétrica de Tucurui, culminando em uma decisio judicial favoravel em marco de
2011, que determinou a Eletronorte a aquisi¢io de uma nova terra como compensacio pela
expropriagio sofrida pelo povo Akratikatéjé. Payaré também criou a aldeia Akratikatéjé
em 2008 na Reserva Indigena Mae Maria, representando a busca continua por autonomia
eafirmagio daidentidade cultural do povo Akratikatéjé. (Acevedo-Marin; Novaes, 2018).

3 Ospovos Gavido, Kyikatéjé, Parkatéjé e Akratikatéjé, segundo DaMatta no livro fndios e
Castanheiros (1967). O deslocamento dos grupos Gavido e seu posicionamento em relagio ao
rio Tocantins determinaram a nominacio dos trés povos: os Kyikatéjé, chamados de povo do
rioacima (Kyi — cabeca, Katé — dono, Jé — povo), os Parkatéjé, povo do rio abaixo (Par —
pé, Katé —dono, Jé — povo), e os Akritikatéjé, povo da montanha (Akrati — montanha,

65



enfrentou com a construcio da Usina Hidrelétrica de Tucurui (UHT). O
deslocamento forcado e as ameacas que a comunidade sofreu ocasionaram
impactos e consequéncias sociais significativas na trajetéria de sua filha,
Katia Ténkyre’ (nome civil Katia Silene Valdenilson). O contexto hist4-
rico é importante para compreender como Katia Ténkyre, seguindo os
passos do pai, ndo s6 continuou a luta pela terra e pelos direitos da comu-
nidade, mas também se empenhou na busca por reparacio dos danos e
impactos causados aos Akratikatéjé. A determinacio em defender e reivin-
dicar justica para o seu povo reflete a continuidade e a intensidade da luta
iniciada por seu pai.

Os Akritikatéjé, povo indigena do grupo Timbira, pertencente i familia
Jé. Historicamente, ocupavam a 4rea onde hoje esta instalada a Usina
Hidrelétrica de Tucurui (UHT) e aregido entre Tucurui, na cabeceiradorio
Mojtiaté o rio Capim (Arnaud, 1964). Os Akratikatéjé enfrentam desafios
histéricos em relagio a garantia dos direitos territoriais frente as remo-
¢bes compulsdérias, violéncias fisicas e invasdes orquestradas por empre-
endimentos econémicos pelo Estado brasileiro e por empresas privadas.

Na década de 1960, missionarios americanos da Missao Novas Tribos
e Dominicanos iniciaram um trabalho de evangelizacio dos Akratikatéjé,
introduzindo a religido cristd, a lingua portuguesa e as préticas cultu-

rais ocidentais, impactando profundamente a vida e as tradi¢oes dos
I

Katé — dono, Jé — povo). Pertencem ao grupo Timbira do tronco linguistico Macro-Jé.
Historicamente, habitavam a irea entre os estados do Pard e Maranh3o, ao longo da margem
direita do rio Tocantins até Tucurui (Arnaud, 1964). Conhecido como ‘Gavido do Oeste’, seu
territorio se estendia por cerca de 18okm desde o Médio Tocantins até a cabeceira do rio
Capim. O termo ‘Gavides’, como eram conhecidos genericamente, abrangia varios grupos
ao longo do Tocantins, incluindo os Pykopkatéjé, Krikati e Parkatéjé (Nimuendaju, 1946).

4 Os Akratikatéjé, liderado pela cacica Katia Tonkyre, esta fortalecendo a lingua e a
identidade por meio da retomada dos nomes étnicos, negados em registro civil pelo entdo
Servico de Protecio ao Indio (SPI) e depois pela Fundacio Nacional do Indio (FUNAI),
hoje Fundacio Nacional do Povos Indigenas, mas que mantém a mesma sigla. Ao se apre-
sentar e requerer o reconhecimento do seu nome étnico, a lider questiona o silenciamento
que o érgio tutelar produziu e propde a valorizagio da autonominagio do seu povo. Por
essa razdo, ao me referir a cacica no trabalho, nio o farei pelo nome de registro civil, em
respeito a sua identidade e posicdo politica.

66



Akratikatéjé (PPP/Escola Ronoré, 2020). A chegada da Centrais Elétricas
do Norte do Brasil S.A. (Eletronorte) na década de 1970, com o projeto de
construcdo da barragem de Tucurui, marcou o inicio de grandes tensées
e conflitos. A empresa, por meio de ameacas e violéncias, ndo mediu
esforcos para remover os Akratikatéjé do territdrio tradicional, inclusive
com o uso de bombas e veneno (Santana, 2022).

Considerando as lutas histéricas pela sobrevivéncia frente as violén-
cias do Estado brasileiro, apresento a trajetdria da cacica Katia Ténkyre,
o que faco a partir de conversas gravadas guiadas por questdes orienta-
doras em diferentes momentos a propésito desta escrita e da pesquisa
para elaboracdo da dissertacdo de mestrado que tem como tema O terri-
torio somos todos nés: os Akritikatéjé e o direito a consulta, mas, princi-
palmente, pela convivéncia de mais de 40 anos com os povos da RIMM
e com Katia, que me possibilitaram a vivéncia de muitos dos fatos aqui
narrados. Os tépicos que seguem tém como titulos trechos significativos
danarrativa da cacica, nos quais evidencio os fatos que marcaram a cons-

trucdo de uma lider Akratikatéjé.

“AONDE VOCES FOREM, CONTEM A HISTORIA
DO POVO: ASSIM NAO ACABAREMOS”

A histéria dos Akratikatéjé é marcada por sucessivos deslocamentos
forcados e pela complexa luta pelo territério tradicional. Com base nas
pesquisas de Expedito Coelho Arnaud (1964), Roberto DaMatta (1967),
Iara Ferraz (1983), Maria Virginia Bastos de Mattos (1996), Rosani de
Fatima Fernandes (2010) e Mariana Teixeira Guimaries (2017) é possivel
entender melhor as nuances dessa trajetéria.

Os Gavido de Oeste, pertencentes ao grupo Timbira e ao tronco linguis-
tico Macro-Jé, ocupavam vasta drea que ia desde a margem direita do Médio
Tocantins até a cabeceira do Rio Capim, abrangendo cerca de 18okm de
extensdo (Arnaud, 1964). Territ6rio essencial para subsisténcia e cultura,

abrigava ndo apenas recursos naturais, mas também locais sagrados e

67



rotas de migracdo tradicionalmente usadas por varias geracées. Com a
chegada de exploradores e colonizadores a partir do século XVII, teve
inicio o processo de expropriacio e violéncia que resultou em desloca-
mentos forcados dos Gavido. Expedicdes de exterminio organizadas por
politicos locais, comerciantes e mercadores de castanha nas décadas de
1930 e 1940 tiveram impactos devastadores, forcando os Gavido a aban-
donarem o territério tradicional e se refugiarem em regiées mais isoladas
e longe da margem do rio Tocantins (Ferraz, 1984).

Durante o periodo da ditadura militar no Brasil, a situa¢ao se agravou
com aimplementacio de projetos de infraestrutura que tiveram impactos
drasticos nas comunidades indigenas. Exemplo significativo foi a construcdo
da Usina Hidrelétrica de Tucurui, um dos ‘maiores’ empreendimentos do
governo militar. O projeto ignorou os direitos e a presenca histérica dos
povos indigenas na regido, resultando em deslocamento forcado para
o povo Akratikatéjé (Mattos, 1996). Os povos indigenas, incluindo os
Akratikatéjé, foram removidos do Territério sem qualquer compensacio.

Com ademarcacio da Reserva Indigena Mie Maria® (RIMM) em 1986,
os grupos denominados genericamente de Gavido foram realocados para
uma area que representava apenas pequena fracio do territério tradi-
cional. Mesmo apés a homologacido da reserva, para onde foram levados
os Parkatéjé, Kyikatéjé e os Akratikatéjé, invasdes e ocupacoes ilegais
continuaram a ocorrer, dificultando a vida dos povos e limitando o acesso

a recursos vitais (Mattos, 1996).

5 A Reserva Indigena Mie Maria (RIMM) esta localizada no municipio de Bom Jesus
do Tocantins, noroeste de Marab4, Para, a margem direita do rio Tocantins, delimitada
pelos rios Flecheiras e Jacunda. Homologada pelo decreto n° 93.148 de 20 de agosto de
1986, possui 62.488,4516 hectares. O nome da reserva, dado pelo Servico de Prote¢io ao
Indio (SPI) na década de 1960, deriva do ribeirdo Mie Maria, que atravessa o territério.
(Fernandes, 2010)

68



Para os Akratikatéjé, a terra ndo é apenas espaco fisico, mas territério
cheio de significados culturais e espirituais. A ndo compreensio da dife-
renca entre os conceitos de ‘terra’e ‘territério’ tem levado a politicas ptblicas
inadequadas que nio atendem as necessidades e direitos dos povos indi-
genas. Os Akratikatéjé, forcados a abandonar o territério tradicional devido
aconstrucdo da Usina de Tucurui, passaram a utilizar o conceito de territdrio
parareivindicar direitos e buscar reparacao. A cacica Katia Tonkyre exem-
plifica essa luta, no apenas defendendo a terra, mas também utilizando o
conceito de territério para a¢oes judiciais contra a Eletronorte.

O territério da Montanha, que era vital para a subsisténcia da comu-
nidade, foi destruido e inundado para a construcio darepresa. O desloca-
mento forcado causou grande sofrimento, especialmente para as mulheres
e criancas da comunidade. Apesar da resisténcia liderada por Payaré, que
tentou negociar com 6rgaos governamentais e protestou contra a desapro-
priacdo, a soluc¢do oferecida foi a compra das benfeitorias da aldeia pela
Eletronorte, pela qual receberam pagamento simbdlico, sem a devida repa-
racdo pela perda do territério tradicional (Santana, 2022).

Apés a expulsio violenta da comunidade, Payaré persistiu na luta por
reparacio, incluindo tentativas frustradas de retomar o territério tradi-
cional. A batalhajudicial por compensacio pela perda do territdrio tradi-
cional dos Akratikatéjé durou mais de trés décadas, sendo concluida apenas
em 2019, quando Payaré ja havia falecido por complica¢des de satide, em
abril de 2014, sem ver os resultados da sua luta. “Uma vida que enve-
redou pela luta em busca de reparacio ao descaso, a omissio e ao crime
cometidos pelo Estado brasileiro durante a construcio da hidrelétrica de

Tucurui, nos anos 1980” (Guimaries, 2017).

As vésperas de sua morte, assistido pela Procuradoria Geral da
Repuiblica em Marab4, ele acompanhava os trimites da sentenca
favoravel ao seu povo e a aquisi¢do de 3.600 hectares de terras
contiguas a Reserva Indigena Mie Maria pela Eletronorte,
[para] onde os Akritikatéjé foram compulsoriamente levados.

(Guimardes, 2017, p. 954).

69



Na décadade 1970, os Akratikatéjé enfrentaram uma crise devastadora
devido a constru¢do da UHE Tucurui. Em 1976, a decisao critica recaiu
sobre o cacique Payaré, que teve que decidir entre abandonar ou lutar em
defesa do territério tradicional ameacado pela construcio da represa.
Optando por resistir, a decisdo culminou na expulsdo e relocac¢do forcada
dos Akratikatéjé da montanha paraa RIMM (Pinto, 2024).

Avioléncia e as violacbes contra os Akratikatéjé continuaram mesmo
apds expulsido do territério tradicional devido a construc¢do da UHE
Tucurui. O cacique Payaré, ao transmitir conselhos para filha, a atual
cacica Katia Tonkyre, incentivava a preservacio da memoria e da histéria
do povo, mesmo diante das adversidades. Na atual RIMM, os Akratikatéjé,
ao lado dos parentes Kyikatéjé e Parkatejé, continuam lutando pela auto-
nomia e autodeterminacio (Santana, 2022).

A Cacica Katia relata que o antigo territério foi devastado pela cons-
trucdo da hidrelétrica e que, apds a perda do territdrio, enfrentaram novos
impactos negativos causados pela construcio da Estrada de Ferro Carajés

e outras intervengoes.

Hoje 14 na terra antiga tem a hidrelétrica de Tucurui, barrando o
rio Tocantins, cidade, fibrica, uma destruicido em cima do que era
nosso territério. H4 pouco tempo, comecamos a mobilizar duas
agbes, uma contra a Eletronorte, por nunca ter reparado devida-
mente a gente, por nos ter tirado da nossa terra e quase acabado
com nds, e a Vale S.A, porque depois do territério perdido para
a barragem tivemos o territério da Mae Maria impactado pela

ferrovia. (Kitia apud Santana, 17 de outubro, 2022).

Os povos da RIMM, incluindo os Akratikatéjé, enfrentam continuos
desafios ambientais e de satide devido as muitas intervencdes, invasdes
e supressdes da terra. A Estrada de Ferro Carajis, operada pela Empresa
Vale, antiga Companhia Vale do Rio Doce, é uma das principais fontes
de problemas para a comunidade, impactando negativamente o meio
ambiente e a saiide das pessoas das mais de 30 aldeias constituidas hoje

em M3ie Maria. A Vale, por sua vez, afirma que realiza ‘esforcos’ para

70



mitigar os impactos e mantém ‘didlogo’ com as comunidades indigenas
(Santana, 2022).

A persisténcia das violacdes e a falta de reparacio adequada destacam
a repeticio de injusticas enfrentadas pelos povos da RIMM ao longo de
décadas, desde o inicio do Projeto Grande Carajis até os dias atuais, o que
levou o Tribunal Internacional dos Direitos da Natureza a recomendar
que instancias internacionais investiguem os crimes socioambientais na
regio, evidenciando a continuidade das violéncias e a necessidade urgente
dejustica (Santana, 2022).

A luta dos Akratikatéjé pela sobrevivéncia e autonomia foi marcada
por momentos de grande dificuldade e resisténcia. Alideranca de Payaré
foi crucial, ndo apenas na resisténcia fisica e politica, mas também no
fortalecimento da identidade cultural do povo. Em 2007, Payaré e Katia
lideraram a criagdo da Aldeia Akratikatéjé num movimento estratégico
para reafirmar a identidade cultural e a autonomia territorial do povo. A
criacdo da nova aldeia permitiu que os Akratikatéjé revivessem as tradi-
¢Oes e praticas culturais sem a interferéncia de outras influéncias (PPP/
Escola Ronoré, 2020).

Nos ultimos anos, os Akratikatéjé tém enfrentado novos desafios e
alcancado importantes conquistas. A implementacio do Projeto Politico
Pedagégico (PPP) na Escola Estadual de Ensino Fundamental e Médio
Rondre Kapere Temejakrekate é um exemplo de como a educacio dife-
renciada e a valorizacio dos saberes tradicionais podem contribuir para a
resisténcia cultural e a autonomia do povo. Este projeto busca estabelecer
didlogos interculturais entre os conhecimentos tradicionais Akritikatéjé
os demais conhecimentos do curriculo escolar, construindo educacio
escolar que respeita e valoriza a cultura e identidade do povo. (PPP/
Escola Ronoré, 2020).

Alutapelaterra, identidade e autonomia continua sendo o pilar central
navida dos Akratikatéjé. A histéria de resisténcia e resiliéncia do povo é
testemunho da determinacio em fortalecer a cultura e garantir direitos.
Como afirma a cacica Katia: “Nossa luta é pela vida, pelanossaterra, pela
nossa cultura. Nio podemos desistir porque nossa existéncia depende
disso” (Ténkyre, 2023).

71



“FOI ONDE COMEGOU A NOSSA PELEJA”

A formacio da Aldeia Akratikatéjé estd ligada a trajetdria de luta e resis-
téncia dos Akratikatéjé. Desde a década de 1980, com a transferéncia
compulséria para a RIMM, a comunidade enfrentou intimeros desafios
que impactaram sua cultura e modo de vida (PPP/Escola Ronoré, 2020).
No inicio dos anos 2000, o desejo de autonomia e a necessidade do forta-
lecimento da identidade cultural impulsionaram o Cacique Payaré e sua
familia a buscarem um novo espago para o povo.

Atendendo ao desejo do pai, o Cacique Payaré, Katia intensificou
sua participacdo nas reunides e no planejamento da nova aldeia (PPP/
Escola Ronoré, 2020). A visdo de Payaré, que acreditava na capacidade
das mulheres de liderar com perspectiva mais ampla e organizada, foi
determinante para a ascensdo de Katia Tonkyre como cacica. Essa visdo
impulsionou Katia a assumir a lideranca, refletindo a confianca do pai em
seu potencial e habilidades para liderar o povo.

Em 2006, 0 grupo comecou a trabalhar na abertura da primeira roca no
local onde a aldeia seria estabelecida. Em 2007, iniciaram a preparacio do
espaco para a construcio das casas. No dia 30 de julho de 2009, o Grupo
da Montanha fundou oficialmente a Aldeia Akritikatéjé, mudando-se de
forma definitiva da Aldeia Parkatéjé para o novo local. A nova aldeia esta
situada préximo a divisa da Reserva Mie Maria, no km 15 da BR-222, que
é delimitada pelo rio Flexeiras, que faz divisa com a comunidade n3o indi-
gena do Distrito de Morada Nova, pertencente ao municipio de Maraba
(PPP/Escola Ronoré, 2020).

Desde o inicio, a educacio escolar foi prioridade para a nova comu-
nidade. Payaré, preocupado com o fortalecimento da lingua e da cultura
timbira, construiu um barracio que servia como escola, onde ele mesmo
ensinava (PPP/Escola Ronoré, 2020). A iniciativa reflete a visdo dos
Akratikatéjé de buscar autonomia e resistir a dependéncia de outros povos.

A criagdo da Aldeia Akratikatéjé marcou uma nova era de resisténcia
e fortalecimento cultural para o povo Akratikatéjé. Apesar dos desafios,
como a dependéncia inicial de recursos externos e a necessidade de forta-
lecer a cultura em face da modernidade, a comunidade continuou a lutar

72



pela autonomia e pelo fortalecimento cultural e das tradi¢ées Akratikatéjé
(PPP/Escola Ronoré, 2020).

“VOU FALAR DA MINHA TRAJETORIA":
VIDA E LUTA DE UMA LiDER AKRATIKATEJE

“Meu pai disse que eu ja era lideranca desde o ventre da minha mie”
(Ténkyre, 2023). Assim comeca a narrativa da histéria de vida feita por
Katia Toénkyre, primeira mulher cacica da aldeia Akratikatéjé, cuja traje-
téria é marcada por desafios, superagdes e processos de preparacio cuida-
dosos, refletindo a visdo do pai, Payaré, que acreditava na importancia de
uma lideranca bem formada.

Desde a infancia, Katia foi tratada de maneira diferente dos irm3os,
recebendo educacio voltada para alideranca. Payaré via em Katia atitude
e desejo de estudar, caracteristicas essenciais para a futura lideranca da
comunidade. Ele acreditava que a educacio e a preparacgio para a lide-
ranca eram fundamentais para a formacao de uma lider (PPP/Escola
Ronoré, 2020).

Desde muito jovem, Katia foi testemunha e participante ativa na luta
do pai pela terra e pelos direitos da comunidade. Em 1970, a exploracdo do
territdério Akratikatéjé comecou a intensificar-se com conflitos e ameacas.
Em 1975, aav6 de Kétia, Ronoré Képrere Pahiti®, juntamente com seus tios
e demais familiares, mudaram-se para Mae Maria. “Foi onde comecou a
nossa peleja, meu pai sempre lutando pelo territério”, relembra Katia.
Payaré permaneceu lutando pelo territério tradicional, na Montanha,
enquanto sua mie e os demais familiares se estabeleciam na RIMM.

6 Ronoré Kiprere Pahiti, conhecida como Mamie Grande, apelido que ganhou por ter
criado varias criancas 6rfis de pai e mie, vitimadas por doengas transmitidas pelo contato
com ndo indigenas.

73



A adaptacdo ao novo territério’ foi dificil para Kéitia e familia,
conforme descreve:

nés éramos povos na margem da beira do rio. N6s éramos indigenas
etambém ribeirinhos. A gente vivia de pesca, de raizes da floresta,
né, das frutas. Entdo assim, onde a nossa terra era farta de peixe,
de caca. E a gente custou se adaptar no Mae Maria (Ténkyre, 2023).

Em dezembro de 1983, Kitia e o restante da familia finalmente se
mudaram para Mie Maria, enfrentando grandes dificuldades de adaptacio
ao ambiente diferente e menos generoso em termos de recursos naturais.

Abusca pela escolarizacio sempre foi central na vida de Katia. Em 1990,
retomou os estudos apés longa pausa, desafiando as restri¢ées impostas
pela FUNAI, que, na época nio permitia que mulheres indigenas estu-
dassem. “A FUNAI ndo aceitava n6s mulheres estudar. N6s ndo podiamos
estudar porque era no tempo do Carvalho™ (Ténkyre, 2023). Mesmo com
tal dificuldade, Katia conseguiu estudar no colégio interno das freiras
Nossa Senhora da Conceicdo em Tucurui, onde concluiu a quarta série.

1 Sobre o assunto, conferir Paul Elliott Little (2018), que no artigo “Territérios sociais e
povos tradicionais no Brasil: por uma antropologia da territorialidade”, argumenta que
o territério, diferentemente do conceito de terra, ndo deve ser entendido apenas como
entidade fisica delimitada por fronteiras geograficas e frequentemente associado a proprie-
dade e uso de recursos naturais. ‘Territério’ é um conceito mais amplo e dinimico. Em vez
disso, ele enfatiza que o territério é espaco vivido e construido socialmente. Esse espaco
vivido é onde as comunidades tradicionais desenvolvem suas praticas culturais, sociais
e econdmicas. Nesse sentido, o territdrio vai além de uma mera localiza¢do geogrifica,
incorporando as experiéncias, histdrias e identidades das pessoas que o habitam.

8 Kétia faz referéncia a José Porfirio Fontenele de Carvalho, conhecido como Carvalho,
nascido em Granja, Cear4, em 1947, que foi indigenista influente e atuou com os povos
Waimiri Atroari, Guajajara e Awaeté Parakani. Trabalhou no Servico de Protegio aos
Indios (SPI) e na FUNAI, sendo presidente da Sociedade Brasileira de Indigenistas.
Destacou-se na intermediacio entre indigenas, Estado brasileiro e empresas, comoa UHE
Balbina e a BR-174. Sua atuacdo ‘protecionista’ foi, e continua sendo muito questionada
por liderangas indigenas, especialmente pela sua atuacio junto aos Awaeté Parakana na
regido do Tocantins, no Sudeste paraense, que foram, durante mais de 30 anos, forcados
anio estabelecer contatos com a sociedade ndo indigena. O indigenista faleceu em 2017.

74



A persisténcia de Katia e de Payaré foi crucial para estabelecer a primeira
escola na RIMM, na Aldeia Parkatéjé, que permitisse a continuacio dos
estudos além da quarta série. Contudo, devido a falta de regularizacio e
registro da Escola Estadual Indigena de Educacio Infantil, Fundamental
e Médio Péptykre Parkatéjé junto a Secretaria de Estado de Educacio
(SEDUC), ndo conseguiu avancar nos estudos. “Eununca passava de ano
porque o colégio ndo podia me passar, que nao tinha documento, sabe?
Ele ndo era certificado, sei 14, ele ndo tinha um registro” (Ténkyre, 2024).

Durante esse tempo, Katia foi estudar fora da aldeia:

[alntes disso, eu estudei no quilémetro 40 e terminei a oitava série
na Vila Sdo Raimundo. Estudava na aldeia porque ainda ndo tinha
saldoa portaria; e ndo podiam me passar de ano, e eu queria estudar
de qualquer jeito e meu pai sempre dizendo ‘estuda, minha filha’,
mas o Krohokrenhum® ndo aceitava que mulher estudasse, entio
eu estudava escondido (Ténkyre, 2024).

Katia incentivava seu marido, Irnaldo, a estudar com ela. “Euvivia com
ele hd 15 anos e chamava para estudarmos juntos. Ele estudou comigo no
quilémetro 40, onde terminei a oitava série” (Ténkyre, 2023). Em conti-
nuidade aos estudos, Katia concluiu o ensino médio em Morada Nova em
2003. “Eu terminei o terceiro ano do ensino médio em 2003, e quando
foi em junho, meu marido faleceu. Fiquei vitva e sozinha, sem marido,
foi quando surgiu a ideia de criar nossa aldeia e sair da Aldeia Parkatéjé”
(Tonkyre, 2024).

A cacica Katia sempre almejou ser professora e contribuir para a
educacdo do povo. “Eu sempre quis ser professora, entdo hoje em dia eu

sou essa pessoa, eu agradeco cada professor da Terra Indigena Mae Maria

9 Krohokrenhum, também conhecido como Capitio (falecido em 2016), lider e cacique
do povo Parkatéjé, desempenhou um papel crucial como intermediador entre diferentes
grupos indigenas devido a semelhancas culturais e linguisticas. Ele se destacou por facilitar
casamentos para enfrentar o declinio populacional e liderou a transi¢do dos Parkatéjé do
Cocal para Mie Maria. Além de suas habilidades de liderancga, Krohokrenhum era reno-
mado por sua destreza no jogo de flecha e sempre carregava seu maraca, sendo admirado
pelos velhos (Ferraz, 1998).

75



e os professores também que convivem ao meu redor” (Tonkyre, 2024).
Em 2011, Katia se matriculou na Universidade Federal do Sul e Sudeste do
Par4 (Unifesspa). Inicialmente pretendia cursar matematica, mas acabou
optando por Ciéncias Sociais. No entanto, depois da perda da filha no
parto de gémeas em 2012 e o falecimento do pai em 2014, Katia adoeceu
de profunda depressio. “Eu perdi minha filha, entrei em depressdo, mas
com o apoio de amigos e familiares, encontrei forcas para seguir em frente,
precisava criar minhas netas” (Tonkyre, 2024). Devido a condi¢io de satde
fragilizada, Katia ndo concluiu o curso de Ciéncias Sociais.

Com aajuda e suporte da comunidade, Katia decidiu retomar os estudos.
Em 2015, ela se matriculou na Faculdade de Ciéncias Sociais Aplicadas de
Marabé (FACIMAB), onde concluiu o curso de Pedagogia em 2019. “Eu
vivia mais na palestra do que na sala de aula” (Ténkyre, 2024), destacou
Katia sobre sua experiéncia na FACIMAB. Conforme ela indica, durante
o periodo que frequentou o ensino superior era muito demandada para
proferir palestras e conferéncias, onde compartilhava as experiéncias de
lideranca indigena. Também participava ativamente de eventos e pales-
tras em diversas universidades e instituices no Brasil e no exterior, o que

continua fazendo, inclusive em outros paises:

eu sou muito grata hoje, quando eu vejo as mulheres indigenas
estudando, lutando, mulheres casadas, que ja tém filho. Isso, para
mim, é uma conquista e resultado do meu trabalho, da minha luta,
que serve de exemplo em nio desistir da minha formac3o. Entio,
eu sou muito feliz, muito grata pelas oportunidades que tive e pelas
pessoas que me ajudaram (T6nkyre, 2024).

Além de sua formagao escolar, Katia também se destaca como profes-
sora bilingue, responsabilidade que assumiu inspirada pelo pai:

meu pai me botava para dar aula da lingua. Vai 14, hoje vocé vai dar
aula no meu lugar. Eu pegava o caderno do meu pai com as aulas
prontas com o maior prazer. Eu dei aulas na aldeia Parkateje por
dez anos, muitas vezes sem remuneracio, ndo era contratada, mas
sempre movida pelo amor a educagio e ao meu povo, eu dava aula
em casa (Tonkyre, 2024).

76



Katia sempre sonhou ser professora universitaria e sente que esté
realizando o sonho por meio das palestras nos eventos que é convidada:

eu sempre falo que a universidade é a minha casa, eu sempre me
sinto a vontade, pode ser na frente de qualquer professor, doutor,
eu sempre me coloco eu tenho minha fala e falo do que vivo e penso.
Eutambém sou uma doutora, eu também sou uma mestra, devido
ao meu conhecimento, a0 meu notério saber, devido 4 minha espe-
cializa¢do que eu tenho com os professores indigenas, com o que eu
aprendi com meu pai e com os velhos e nalida do meu dia a diana
aldeia e nos lugares fora da aldeia que vou palestrar (Ténkyre, 2024).

Ela continua a lutar por uma revolucio na educacio indigena, plantando
sementes de conhecimento e incentivando outros a valorizarem a educacio.

4 ’

“SER CACICA NAO E SO TiTULO"

A lideranca de Katia foi reconhecida formalmente em 2010, quando seu
paianomeou cacica, reconhecendo seu esforco e dedicacdo. Como cacica,
Kétia continuou o legado do pai na defesa dos direitos do povo, no forta-
lecimento da cultura e na luta contra grandes empreendimentos que
ameacam os povos da RIMM. Ela acredita na importancia da unido dos
caciques e na formacio e organizacio do povo para enfrentar os desafios
atuais e futuros na RIMM, enfatizando a criacdo do protocolo de consulta
como essencial para fortalecer a voz e luta dos povos indigenas e garantir
que suas demandas sejam respeitadas. “O protocolo de consulta, se nés
tivéssemos feito, ele vinha para fortalecer a nossa fala e nossas ideias da
unido pelo territério e da unido pela nossa organizacio do territério Mae
Maria” (Ténkyre, 2023).

A cacica Katia também se destaca em atuacgio na defesa do territério,
enfrentando grandes corporacdes e protegendo a floresta. Sob sualideranca,
os Akratikatéjé reduziram significativamente o desmatamento na aldeia,
reflorestando e recuperando solos degradados e implantando projetos
de acai e frutas nativas no entorno do lago onde mantém um projeto de

77



piscicultura paraalimentacio da comunidade. Além disso, Kétia participou
de delegacbes compostas por advogados socioambientais e lideres indi-
genas de diversas partes do mundo, denunciando os impactos causados
pelas atividades dos grandes empreendimentos econémicos na regiso.

Nesse contexto, Katia expressa preocupacio com o futuro da RIMM,
especialmente em relacio a juventude. “Euvejo ajuventude como a conti-
nuidade da nossa luta e da nossa cultura. E importante que eles entendam
ovalor donosso territério para nossa sobrevivéncia” (Ténkyre, 2023). Ela
entende que a educacio e a conscientizac¢do sdo essenciais para garantir
que as préximas geracbes continuem a proteger e valorizar o territério.

Aresponsabilidade de Katia Tonkyre como cacica é enorme, e ela sente
o peso dessa responsabilidade do comprometimento que tem com o povo.
“Ser cacicanio é s6 titulo, é compromisso com meu povo, com nossa terra
enossa cultura. E garantir que nossa voz seja ouvida e que nossos direitos
sejamrespeitados” (Ténkyre, 2023). Katia trabalha para melhorar as condi-
¢bes de vida da comunidade, reconhecendo que a educacio é ferramenta
para a emancipacio e a autonomia dos povos indigenas. “Quando vejo as
minhas filhas, sobrinhas e outras mulheres casadas que ja tém filho estu-
dando fazendo faculdade, isso para mim é uma conquista ndo tem preco,
vejo que estdo seguindo meu exemplo” (Ténkyre, 2024).

Kéatia tem promovido diversos projetos para garantir a sustentabili-
dade e aindependéncia econémica da comunidade. Ela destaca a criacdo
do lago paraa criacio de peixes como uma iniciativa importante. “A gente
tem um lago para criar peixe, para ajudar na alimentacio e também para
gerar renda” (Ténkyre, 2023). Katia Ténkyre também est4 envolvida na
producio e venda de castanha, que é fonte significativa de renda para a
comunidade. “A gente colhe e vende castanha. E um trabalho duro, mas
que traz beneficios para todo mundo” (Tonkyre, 2023).

Determinada, Katia instiga os filhos e os jovens da comunidade a
seguirem seu exemplo, engajando-se na luta e nio esquecendo dos ensi-
namentos deixados pelo cacique Payaré. “Eu falo para os meus filhos que
eles tém que continuar o que eu e meu pai come¢amos, que nio podem

deixar anossa luta morrer. A luta do meu pai continuara” (Tonkyre, 2023).

78



Além disso, ela se preocupa com a dependéncia que as comunidades
da RIMM tém em relacio aos recursos repassados pela Vale como miti-
gacio pelos danos causados ao territdrio e as pessoas que nele vivem. Kétia
critica essa dependéncia, que perpetua relacio de subordinacio e limita
a autonomia dos povos. “Eu vejo que muitos lideres dependem da Vale,
mas eu quero que a gente seja independente, que a gente possa viver da
nossa terra e do nosso trabalho” (Ténkyre, 2023).

Essa luta por autonomia e sustentabilidade também reflete a traje-
téria de Katia, que é marcada por importantes conquistas e reconheci-
mentos. Em 2024, elarecebeu o prémio “A Alma da Ruralidade” do Instituto
Interamericano de Cooperagio para a Agricultura (IICA), que reconhece
lideres rurais como guardides da biodiversidade. Para Katia, o reconhe-
cimento reflete o comprometimento em proteger a Amazdnia e a contri-
buicio significativa para a luta global contra a degradacdo ambiental e
todo tipo de exploracio ilegal da natureza e dos povos tradicionais. Além
da atuacio local, ganhou reconhecimento internacional por iniciativas
em prol da “sustentabilidade e da conservagio ambiental”.

Kéatia resume a trajetdria e o compromisso com o povo: “Nossa luta é
pelavida, pelanossaterra, pelanossa cultura. Nao podemos desistir porque
nossa existéncia depende disso” (Ténkyre, 2023). A lideranca de Kétia
continua a ser fonte de inspiracio e esperanga para seu povo, mostrando
que, mesmo diante das adversidades enfrentada no caminho, é possivel
lutar e conquistar futuro melhor.

“E HOJE EU ME TORNEI ESSA CACICA”:
A GUISA DA CONCLUSAO

A trajetéria de Katia Tonkyre é exemplo inspirador de lideranca e resis-
téncia, simbolizando a luta do povo que, diante de adversidades extremas,
ndo desistiu dos direitos e da identidade étnica frente a outros povos e as
politicas desenvolvimentistas do Estado brasileiro. A construc¢do da Usina
Hidrelétrica de Tucurui a partir de 1980 representou um capitulo doloroso

79



e de grandes desafios para os Akratikatéjé, que foram obrigados a aban-
donar o territério tradicional e a enfrentar o deslocamento forcado paraa
Reserva Mie Maria. Preparada desde jovem por seu pai Payaré para assumir
a lideranca, Kétia quebra paradigmas sendo a primeira cacica mulher
entre os povos da RIMM. A resiliéncia da lider é evidenciada na criacio
da nova aldeia e na persisténcia em manter vivas as tradicoes culturais e
alingua timbira na comunidade e na escola da aldeia. A educacio escolar,
como um dos pilares da resisténcia Akratikatéjé, foi fortemente promo-
vida por Kétia, que nio sé se tornou professora da lingua, mas também
articuladora da educagio escolar entre as demais aldeias da reserva, lide-
rando, por exemplo, a construcdo do curriculo e matriz curricular das
escolas dos trés povos.

Os caminhos percorridos pelalider dos Akratikatéjé mostram que uma
lideranca é construida aos poucos e que liderar ndo é apenas ter o titulo de
cacica e odominio dos c6digos de governanca, mas requer forca, coragem

e determinacio na luta continua por direitos.

80



REFERENCIAS

ACEVEDO-MARIN, Rosa Elizabeth; NOVAES, Jurandir Santos de. “Cacique do
Povo Akratikatéjé: Narrativas sobre vida, trabalho e conflitos no terri-
tério etnicamente configurado”. In: Revista Brasileira de Antropologia.
10 (2), p. 45-62, 2018. Disponivel em: http://bit.ly/3Y1imUH. Acesso
em: 15 de marco de 2024.

ARNAUD, Expedito Coelho. Os indios Gavides do Oeste: Pacificagdo e
Integracdo. Belém: Museu Paraense Emilio Goeldi. Publicado origi-
nalmente no Boletim do MPEG, Antropologia, Belém, 1975. Disponivel
em: https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/os-indios-
gavioes-de-oeste-pacificacao-e-integracao. Acesso em: 20 de janeiro
de 2024.

EMPRESA NORTE DE TRANSMISSAO DE ENERGIA (ENTE). Estudo Etnoecolégico
da Terra Indigena Méde Maria. Sao Paulo: Consultoria e participacdes
Ltda, 2007.

FERNANDES, Rosani de Fatima. Educagdo Escolar Kyikatéjé: novos caminhos
paraaprender e ensinar. Disserta¢do (Mestrado) — Universidade Federal
do Para. Instituto de Ciéncias Juridicas, Programa de P6s-Graduacio
em Direito. Belém, 2010. (Inédita) Disponivel em: https://bit.
ly/4pPKkyN. Acesso em: 10 de fevereiro de 2024.

AsAN

FERRAZ, lara. De “Gavides” a “Comunidade Parkatéjé”: Uma reflexdo sobre
processos de reorganizacio social. Tese apresentada ao Programa de
Pés-Graduagio em Antropologia Social do Museu Nacional/UFR] Rio
de Janeiro: Museu Nacional, 1998. (Inédita)

FERREIRA, Tayana Cortez. O processo de construgdo da aldeia Akritikatéjé:
pé mé tané. Dissertacio (Mestrado) — Universidade Federal do Sule
Sudeste do Para, Programa de P6s-Graduacdo em Dinidmicas Territoriais
e Sociedade na Amazdnia. Maraba, 2020. Disponivel em: https://drive.
google.com/file/d/1INAgy6BDbdexdasnPeoRgPyxuviFwKpBG/

view. Acesso em: 25 de julho de 2024.

81


https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/os-indios-gavioes-de-oeste-pacificacao-e-integracao
https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/os-indios-gavioes-de-oeste-pacificacao-e-integracao
https://bit.ly/4pPKkyN
https://bit.ly/4pPKkyN
https://drive.google.com/file/d/1NAgy6BDbdexda5nPeoRgPyxuviFwKpBG/view
https://drive.google.com/file/d/1NAgy6BDbdexda5nPeoRgPyxuviFwKpBG/view
https://drive.google.com/file/d/1NAgy6BDbdexda5nPeoRgPyxuviFwKpBG/view

GUIMARAES, Mariana Teixeira. A saga de Payaré Akritikatéjé frente ao
Estado brasileiro no contexto da construgdo da hidrelétrica de Tucurui.
Boletim do Museu Paraense Emilio Goeldi. Ciéncias Humanas, v.
12, n. 3, p. 953-965, 2017. Disponivel em : https://www.scielo.br/j/
bgoeldi/a/tQGJVk5c8HGW4yvdDR9g7bN/?lang=pt#. Acesso em:
25 de julho de 2024.

LARAIA, Roque de Barros; DAMATTA, Roberto. Indios e Castanheiros: Aempresa
extrativista e os indios do médio Tocantins. Sio Paulo: Difel, 1967.

LITTLE, Paul Elliott. “Territérios Sociais E Povos Tradicionais No Brasil:
Por Uma Antropologia Da Territorialidade”. In: Anudrio Antropolégico
28 (1):251-90, 2018. Disponivel em: https://periodicos.unb.br/
index.php/anuarioantropologico/article/view/6871. Acesso em:

23 de marco de 2024.
MATTOS, Maria Virginia Bastos de. Histéria de Marabd. Maraba: Grafil, 1996.

PROJETO POLITICO PEDAGOGICO (PPP). Escola Ronoré. Versdo abril de 2020.
[Documento nio publicado]. 2020.

SANTANA, Renato. Desterrados pela ditadura, povo Akrdtikatéjé busca
reparacdo em aldeia onde fizeram flovesta renascer. Infoamazonia,
2022. Disponivel em: https://infoamazonia.org/2022/10/17/dester-
rados-pela-ditadura-povo-akratikateje-gaviao-busca-reparacao-
em-aldeia-onde-fizeram-floresta-renascer/. Acesso em: 25 de julho
de 2024.

TONKYRE, Kétia (Katia Silene Valdenilson) Entrevista Oral [gravada] realizada
por José Ubiratan Sompré. Bom Jesus do Tocantins (Reserva Indigena

Maie Maria/aldeia Akritikatéjé). Para, 20 novembro de 2023. 1h 47 min."

TONKYRE, Kitia (Katia Silene Valdenilson) Entrevista Oral [gravadal]
realizada por José Ubiratan Sompré. Bom Jesus do Tocantins (Reserva
Indigena Mae Maria/aldeia Akratikatéjé). Par4, 10 dejunho de 2024. 2h.

10 As narrativas indigenas sdo tomadas como referéncias bibliograficas considerando a
importancia para o trabalho desenvolvido.

82


https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/tQGJVk5c8HGW4yvdDR9g7bN/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/tQGJVk5c8HGW4yvdDR9g7bN/?lang=pt
https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologico/article/view/6871
https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologico/article/view/6871
https://infoamazonia.org/2022/10/17/desterrados-pela-ditadura-povo-akratikateje-gaviao-busca-reparacao-em-aldeia-onde-fizeram-floresta-renascer/
https://infoamazonia.org/2022/10/17/desterrados-pela-ditadura-povo-akratikateje-gaviao-busca-reparacao-em-aldeia-onde-fizeram-floresta-renascer/
https://infoamazonia.org/2022/10/17/desterrados-pela-ditadura-povo-akratikateje-gaviao-busca-reparacao-em-aldeia-onde-fizeram-floresta-renascer/

MARILAQUE
RODRIGUES
CABRAL: MULHER |
QUILOMBOLA DE

9 ARAQUEMBAUA &

- Samela Atrylly Lishoa Ramos







MARILAQUE LiDER QUILOMBOLA

A histéria que escrevo refere-se a trajetdria e a importancia de Luiza de
Marilaque Rodrigues Cabral, mulher quilombola pertencente 4 comuni-
dade de Araquembaua, localizada no segundo distrito do municipio de
Baido, no estado do Para. Nossa lider tem 68 anos, é filha de Raimundo
Mendes Cabral e Francisca de Paula Mendes Cabral, foi casada com
Dilson da Trindade, com quem teve quatro filhos, Luize de Marilaque
Cabral, Luidy Diego Cabral, Laize Lorena Cabral e Laiza Milena Cabral
da Trindade, e hoje é vitiva.

Seus pais tiveram nove filhos, incluindo a prépria Marilaque, sendo
seus irmaos: Manuel Jerénimo Cabral, Maria Neuzarina Cabral da Paix3o,
Elisabete Mendes Dias, Marilene de Paula Cabral, Vera Liicia Mendes
Cabral, Roberto Carlos Cabral, Rosa Helena Mendes Cabral e Erasmo
Carlos de Paula Cabral.

Seu pai era a pessoa que ela mais admirava, e o tinha como espelho, pois
ele eraum exemplo para a familia e para a comunidade. O pai de Marilaque
era oriundo de Mocajuba, uma cidade préxima de Baido, que antes inte-
grava o municipio de Baido. Mesmo nio sendo nascido em Araquembaua,
exerceu forte influéncia entre os quilombolas, pois casou-se com a mie

da nossa interlocutora.

85



NO PASSADO, ARAQUEMBAUA ERA ASSIM..

Informo aos leitores que, segundo nossa interlocutora, a comunidade de
Araquembaua no passado era constituida por poucas familias. As casas
ficam distantes umas das outras, alinhadas em apenas uma rua 2 margem
esquerda do rio Tocantins. As casas eram todas de madeira, a iluminacio
publica nio alcangava o quilombo — a época usavamos lamparina e era
necessario comprar querosene na sede do municipio. Para chegar em Baido,
famos de casco — pequena embarca¢do movida a remo — para comprar
o combustivel. Quando era viavel financeiramente, ia-se fazer a compra
de combustivel. Apanhavamos o barco de linha saindo as sh da manh3
e retorndvamos ao meio-dia. Os adultos pagavam a época (anos 50 e 60
do século passado) um valor que hoje talvez corresponda a R$ 2,00 (dois
reais) e criancas nio pagavam. Ir 4 cidade era custoso e demasiadamente
caro para nés quilombolas, disse Marilaque.

Diz ainda nossa lider sobre o passado, que o plantio da roca era feito
coletivamente, em regime de mutirdo, “todos juntos”. E ela prossegue:
“Acordévamos 5h da manhi e famos com nossos pais fosse para semear,
plantar mudas ou colher para evitar o sol mais forte. As vezes eu ia com
sono, dentro de um paneiro [pequeno cesto de trancado gratdo] as costas
do nosso pai. Nossos brinquedos eram as folhas. Com elas que faziamos
bonecas. Ou ainda o sabugo do milho, que tinha como fazer o cabelo da
boneca.” Marilaque identifica outras brincadeiras, como o jogo de lorota’,

1 Joga-se lorota que em outros lugares do Par4, onde se chama ‘boizinho’ ou ‘bole-bole’,
com carogos dos frutos que se encontra ou com frutos ainda pequenos e verdes que se
consegue coletar. Em geral, se joga com até cinco pedras (carogos ou frutos), desde que
caibam nas mios dos pequenos. Sentados no chio, se arma o jogo, dispondo as pedras.
Na sequéncia, se joga uma das pedras para o alto e, enquanto ela esti no ar, se tenta pegar
as pedras que ficaram no chio para juntar com a mesma mio e ainda aparar a pedra que
estd em queda. Do jogo, todos os presentes podem participar, cada qual espera a sua vez.
Ha criancas e até adultos que jogam sozinhos para se distrair.

86



amanchete’, entre outras. Existiam muitas cantigas de roda que se entoava
ao brincar ou nas noites de luar. “A minha infancia foi muito divertida,
pois poderiamos ter o contato com a natureza. E a noite, muitas familias
se reuniam na frente da casa para contar hist6rias.”

Obanho eranorio, outrabrincadeira de crianca. Marilaque conta que
descia até o porto (pequeno trapiche) por onde se alcangava o rio Tocantins.
A descidaao porto e avolta dobanho deviam ser feitas durante o dia, tudo
antes de escurecer, pois a noite traz perigo, diziam os mais velhos. A meni-
nada descia para o porto contando os degraus. E na época das frutas, em
geral quando chove de forma mais abundante, colhiam os frutos que encon-
travam pelo caminho. Com as frutas, muitas familias faziam doces, espe-
cialmente de manga, goiaba e murici para merenda (lanche) das criancas.
No tempo da safra do acai, fazia-se o vinho, que comido com farinha e
algum pescado (siri, por exemplo), era nosso alimento de preferéncia,
contou Marilaque.

“Antes (em um passado recente) éramos mais unidos em relacio a
troca de alimentos, ao compartilhamento das plantacdes e colheitas,
uma convivéncia tranquila. Hoje somos unidos, mas nio tanto quando
antes. Ainda ha pequenos grupos que se retinem para praticas coletivas ou
comunitarias. Alguns homens vio cacar juntos, as mulheres vio colocar
matapi (armadilha de pesca) para pegar o camario e levar para vender na
cidade de Baido. Mas somos poucos a chegar em Baido, embora essa seja
uma possibilidade de sustento. Hoje a comunidade vizinha, chamada
Itaperucu, se faz mais presente na feira em Baido, tendo conquistado um
espaco especifico para vender seus produtos.”

2 A manchete é jogada a partir de um quadro desenhado no chio, com uma pedra ou um
caco de cerdmica ou até mesmo com um graveto, dependendo do solo disponivel para a
brincadeira. Faz-se uma roda no meio do quadrado e separa os grupos de criancas do lado
direito e esquerdo, como se fossem times que se opdem. No meio da roda sio dispostas de
cinco a seis pedras e os times se alternam para derrubar as pedras com bolas feitas com
meias velhas e, hoje, com sacolas plasticas.

87



0S TEMPOS MUDAM..

“A comunidade cresceu”, diz nossa entrevistada, “agora temos uma
farmacia, uma taberna (pequeno estabelecimento onde se pode beber e
comer, além de adquirir outros bens), loja de roupa, uma padaria, entre
outros estabelecimentos. O fato alivia as idas para Baido. Possuimos uma
igreja catdlica e outra evangélica, temos um barracdo local que abriga a
festividade da Santissima Trindade, que é a padroeira da comunidade. H4
uma escola, a comunidade continua pequenina, temos apenas sete ruas
na comunidade e elas ndo sdo asfaltadas. Ha energia e 4gua encanada.
Alguns moradores, hoje, possuem poco em suas residéncias. As melhorias
proporcionaram mudancas e com elas chegaram outras familias vindas
de outras comunidades.” O Araquembaua, segundo Marilaque, mudou
muito. Antes se constituia em uma arruado margeando o rio. “Hoje somos
mais de 300 familias.”

Nossa entrevistada era professora contratada pelo estado e para além
do cotidiano na escola, realizava trabalhos comunitarios junto 4 associacdo
das mulheres ministrando aulas de croché, corte e costura, plantacio e
fabricacdo de remédios caseiros, que sdo utilizados por todos da comuni-
dade, acolhendo e cuidando dos membros da comunidade.

Marilaque é, ainda, incentivadora das atividades culturais da comu-
nidade. Participa das rodas do samba de cacete e de carimbé. Entre suas
atividades, encontram-se os eventos da Santissima Trindade. Durante a
festividade, é ela quem organiza as vendas em beneficio do padroeiro, puxa
anovena, que ocorre em novembro, quase ao final do ano, momento em
que em as bandas musicais se apresentam no palco do barracio, em geral
ap6s as missas em homenagem a Santissima Trindade.

A cada ano a movimentacio cultural ganha volume requerendo arre-
cadar fundos para os festejos. Sdo realizados bingos e leildes com doagbes
feitas pelos comunitarios. Recebemos muitas pessoas oriundas dos mais
diversos lugares que vém se divertir. O fluxo das pessoas oriundas de Baido,
Mocajuba e Tucurui facilita a venda de guloseimas e comidas tipicas. A

festa cresceu e hoje é tradicio de Araquembaua.

88



Ainda sobre a comunidade, Marilaque relembra que ela se tornou
quilombola no dia 29 de setembro de 2002, representada por uma
Associacdo de Remanescente de Quilombo de Igarapé Preto a Baixinha
(ARQUIB), que reuine trés coletivos e cada qual possui um represen-
tante. O lider de Araquembaua é o senhor Jodo Maria Ramos, conhecido
na comunidade como Jonga.

Marilaque, como contadora de histdrias, reaviva a memoria coletiva
no dia a dia, fortalecendo a luta pelos direitos quilombolas. Foi ela que
iniciou o cadastro das familias para que o coletivo tivesse um controle da
populacio. Relembra que algumas familias resistiram em fazer o cadastro,
pois ndo queriam que outras pessoas tivessem acesso a sua terra, sua
casa, e ndo compreendiam como funcionava a associac¢io e que beneficios
poderia trazer para a comunidade. Com o cadastro, foi possivel articular
e receber titulos. O processo de titulacdo permitiu a emissdo de carteiras
para os quilombolas moradores do lugar.

Hoje, o acesso a comunidade se d4 de duas formas. A primeira é por meio
debarco delinha que sai do trapiche principal da comunidade e pela balsa
que para na comunidade de Varginha, oferecendo acesso a todas das comu-
nidades. A outra forma é pelo acesso terrestre, via rodovia Transcameta.

A sede da Associacdo ARQUIB fica localizada em Igarapé Preto, local
onde sdo realizadas as assembleias que tomam decisées importantes
sobre os assuntos relacionados a todas as comunidades, especialmente
a respeito dos recursos que vao para elas. As liderancas de cada comuni-
dade precisam se fazer presentes, pois elas devem repassar as decisées
aos membros dos diversos coletivos. Entretanto, os demais comunitarios
podem participar. A palavra é facultada a todos.

E pertinente observar que as decisGes comunitérias que seguem as regras
produzem maior beneficio aos quilombolas. As pessoas que permanecem
fora da comunidade por mais de dez anos perdem seus direitos enquanto
quilombola, e quem estd na comunidade contribuindo com a manuten¢io
da comunidade ha mais de dois anos, adquire direitos de vinculo com a
comunidade, sendo considerado quilombola. Principalmente quem cons-

tituir familia e tiver moradia fixa.

89



Um dos problemas que vem sendo enfrentado pela comunidade e suas
liderancas diz respeito 2 venda de alguns terrenos da comunidade para um
fazendeiro, pessoa que ndo é quilombola e estd demarcando uma parte do
territério como seu. Como ensinou Marilaque, as terras ndo podem ser
vendidas por serem de titulo coletivo reconhecido e titulado.

Nossa interlocutora relata que estd havendo enfrentamento por conta
desse fato, pois o fazendeiro nio deixa outras pessoas da comunidade
entrarem no que considera ‘suas terras’. Os membros do coletivo sdo proi-
bidos de cacar e apanhar bacaba. Considerando que antes a passagem dos
comunitarios para cacar e coletar era livre nas terras de Araquembaua, as
desavencas se instauraram entre os membros da comunidade, prejudicado
o convivio, antes harmonioso, entre os moradores por conta das acusagdes
referentes a venda de terrenos pertencente ao quilombo.

Marilaque relata ainda que em se tratando do abastecimento d’4gua,
inicialmente era feito na primeira rua onde existia um pogo e as pessoas
faziam filas para pegar 4gua e abastecer suas casas. Posteriormente foram
abertos pocos na segunda rua, na terceira e na metade da quarta rua, que
recebeu a 4gua a partir do esforco da ARQUIB. O abastecimento feito
através dos pocos é conhecido como ‘4gua da rua’.

Nossa interlocutora prossegue sua narrativa falando das mudancas na
economia da comunidade, informando que houve uma grande mudancaa
partir da construcio da hidrelétrica de Tucurui, pois antigamente a subsis-
téncia dos moradores era feita por meio da caca e pesca. Com a hidrelétrica,
muitas espécies de peixes sumiram e a caca rareou. Marilaque revela que,
desde crianca, pescava de linha na canoa com seu tio ou com seus parentes
mais préximos e, hoje, a atividade nio é mais possivel.

De histéria em histéria, Marilaque ajuda a manter vivaa memoria que
aviva a identidade do coletivo quilombola.

Em outros tempos, as doencas que acometiam os moradores de
Araquembaua eram tratadas e curadas com uso de remédios caseiros
feitos pelas mulheres que cuidavam das pessoas adoecidas. Com o passar
do tempo, outras doencas apareceram e o sistema de satide quilombola ndo
conseguia debelar as novas doencas, e abusca de tratamento na cidade se
fez necessdria para evitar mortes, especialmente de criancas.

90



A mudanca do regime dos rios trouxe consigo de muitas doencas.
Alimentos antes saudéveis foram contaminados pela 4gua sem tratamento.
A fome chegou a nés e muitas pessoas iam para a roca sem se alimentar. E
peloregime de trabalho esfalfante, passavam da hora de comer ao realizar
o plantio ou a colheita. A mudanca de habitos acarretou problemas de
diversas ordens. Alguns moradores conseguiram tratamento, outros, por
falta de recursos, vieram a 6bito, pois nio tinham condic¢Ges de ir para a
cidade em busca de recursos médicos. As mulheres e seus bebés tiveram
avida ceifada pelas intercorréncias da desatencio a satide. Grande parte
das mulheres gravidas ndo tinham oportunidade de fazer pré-natal.

Aescolaridade era ofertada as criancas e jovens no barracio da comuni-
dade ouaoar livre, debaixo da mangueira da primeira rua do quilombo, pela
professora Lucimar Lemos, uma das primeiras professoras do quilombo.
Nobarracio ou debaixo da mangueira, os estudantes se sentavam no chio,
niotinham carteiras escolares e tdo pouco recebiam merenda. Mais adiante,
amerenda era oferecida com a ajuda dos estudantes que carregavam agua
e contribuiam com algum legume ou verdura para a sopa.

A construcio da escola demorou. Inicialmente construiram trés salas
de aula e aos poucos chegaram cadeiras, mesas, quadro, giz e livros. A
escola funcionava do maternal a quarta série, e quem néo tinha condices
de continuar estudando fora do quilombo, tinha que parar de estudar.
Quem tinha condicdes, se mudava para cidades vizinhas para continuar
os estudos, e assim, muitas familias tiveram que sair da comunidade em
busca de uma instrucio maior.

Muitas dessas pessoas jovens iam para a cidade morar em casa de familia
para poder estudar, pois em troca de estudo, iriam trabalhar, cuidando
da casa da familia, dos filhos, como bab4 e empregada doméstica. Como
alida nas casas era demasiada, a sobrecarga deixava as jovens sem tempo
para se dedicar aos estudos.

Atualmente, possuimos o ensino fundamental maior na comunidade
e o ensino médio oferecido de forma modular com professores vindos de
fora para dar aula na comunidade. Nesse caso, cada disciplina é ofertada

em 9o dias, uma apds a outra. Considerando as dificuldades de acesso,

g1



muitos professores acabam nio vindo para comunidade. O fato implica
na longa duracdo do ensino médio, o que compromete a nossa formacio.

Um registro importante: a professora Alice Lisboa Ramos, que dava aulas
para alguns estudantes em sua residéncia, as aulas eram gratuitas. Dessa
forma, ela ensinou muitas criancas da comunidade. As vezes recebia em
trocaarroz, farinha, carvio ou madeira para fazer carvio, ou ainda planta-
¢Oes daroca, como maxixe. Entretanto, ela nada exigia. Educava por amor.

ENCERRANDO A CONVERSA

Marilaque, nossa entrevistada, é uma pessoa de muita garra e impor-
tante para Araqumbaua. Ensinou-nos a participar ativamente das
lutas e refletiu sobre a nossa histéria. Ela encontra-se doente e sob os
cuidados de suas filhas, mas n3o se furtou a contar sobre o passado e o
presente da comunidade.

Ao final de nossa longa conversa, Marilaque disse: “minha filha, somos
todos parentes, uma sé familia, fulano que é meu primo, casou com a
minha filha, e somos todos parentes”. Depois, ao se despedir, desejou
muita sorte nos meus estudos e sorriu muito me contando sobre as histé-
rias da comunidade.

92



REFERENCIAS

LOPES, Carla Joelma de Oliveira. O Territério quilombola de Araquembaua,
Baido-PA. 2017. 141 f. Dissertacio (Mestrado) — Universidade Federal
do Par3, Instituto de Filosofia e Ciéncias Humanas, Belém, 2017.
Disponivel em: http://repositorio.ufpa.br/jspui/handle/2011/9406.
Acesso em: 30 de julho de 2024.

RAMOS, Sdmela Atrylly Lisboa. A¢ées Afirmativas na Universidade federal
do Pard: O caso quilombola. Trabalho de Conclusio de Curso Direito.
Campos Belém/Pard/UFPA, 2022.

REIS, Porfirio de Paula dos. Alfabetizacdo e letramento na formagdo cultural
da Comunidade de Araquembaua, Baido-PA. Trabalho de Conclusio de
Curso Licenciatura Em Letras com habilitacio em lingua portuguesa.
Campus do Tocantins/Cametd/UFPA, 2013.

93


http://repositorio.ufpa.br/jspui/handle/2011/9406




‘ ANCESTRALIDADE
£ TERRHTORID:
UMA VISAQ QUE

VEM DE DENTRO

- . DO QUILOMBO

S ALTO ITACURUGA E
| -
&l

&







Eu acredito na forca da Natureza, no canto dos passaros, no Rio
que enche e vaza. Eu acredito nas histérias contadas pelos meus
avds, no assobio da Matinta Perera, no Saci Pereré. Euacreditona
Forca que vem do céu, no Espirito Santo, assim como acredito nas
Benzedeiras, Pajés e Orixas. Eu acredito na Medicina, mas antes,
acredito nos Saberes e Conhecimentos Tradicionais, nos remédios
caseiros. Eu acredito no Esperancar de Paulo Freire, nas lutas e
resisténcias dos Povos Originarios e Comunidades Tradicionais.
Eu acredito que vamos vencer. E vamos! Eu acredito em vocés!'.

TERRITORIO QUILOMBOLA DO RIO ALTO ITACURUGA

A Comunidade Quilombola Alto [tacuruci tem uma ancestralidade de mais
de dois séculos de existéncia e esta localizada nas Ilhas de Abaetetuba,
Para, Amaz6nia, Brasil. O Municipio de Abaetetuba situa-se na zona fisio-
grafica Guajarina, a margem direita da foz do Rio Tocantins. De acordo
com o Protocolo Comunitario-Auténomo de Consulta e Consentimento
do Itacuruca Alto:

1 Poesia escrita pelo autor em 13 de setembro de 2021 para as comunidades do Territério do
Conde — Barcarena/PA. Publicada em 2022, no livro Amazénia em GUERRA: (Re)existéncia
e disputa territorial em Barcarena.

97



[n]o passado, o municipio ficou conhecido como “a Terra da
Cachaca”, devido a préspera industria de aguardente de cana loca-
lizado na época em Abaetetuba. Os Engenhos, no inicio do Século
XX, eram contados as dezenas, porém hoje sé existe as ruinas
e apenas uma pequena unidade fabril, o Engenho Pacheco, que
produz perto de 500 litros por més de uma excelente cachacga que
é usufruida por um pequeno niimero de privilegiados dentro do
préprio municipio. Esse simbolo local foi imortalizado nos versos
de Ruy Barata ao cantar “s6 lembrar da mardita me lembrei de
Abaeté” (Protocolo Itacurucé Alto, 2022, p. 8).

Nesse contexto, o Protocolo relata que o Rio Itacurucé, de acordo com
ominidicionario Tupi Guarany, a palavra Itacurucé significa ITA — Pedra,
curucd — cruz — Cruz de pedra. Ou seja, Rio de Cruzes de Pedras, por ser
em toda sua extensio rodeado de pedras. E um Rio imenso, que possui
nascente de 4gua doce. Nesse sentido, por ser longo, esti organizado em 3
comunidades: Baixo Itacurucd, Médio Itacuruca (Igarapé, Sdo Jodo) e Alto
[tacurucé, que fica nas cabeceiras do rio, onde se encontram as nascentes.
Ha também, entre o Baixo Itacuruca e Médio Itacuruca, uma localidade
denominada ‘Ilhinha’, uma pequena ilha no meio do Rio Itacuruca.
Reafirmamos que todas as comunidades do Rio Itacuruca sdo quilom-
bolas, possui Titulo Coletivo datado de 31 de marco de 2002 pela Associacdo
dos Remanescentes de Quilombo das I1has de Abaetetuba (ARQUIA), que
compreende 10 comunidades Quilombolas em um tnico Titulo.

Segundo o Protocolo de Consulta e Consentimento do Alto Itacuruca
(2022), a comunidade do Alto Itacuruci, durante muitos anos teve como
principal atividade a construcio de canoas, casco e montarias, que logo
no inicio eram vendidos para as ‘ilhas das oncas’ e regido. Atualmente,
essa atividade é realizada em menor intensidade, quase extinta. Contudo,
muitos trabalham na lavoura, producio de farinha, agai e artesanatos.
Também tem muito carpinteiros, marceneiros, professoras e pessoas que

trabalham externamente em fazendas e fabricas de acai.

98



BELLE PINHEIRO E A COMUNIDADE
QUILOMBOLA DO RIO ITACURUCA

Bella Pinheiro (como gosta de ser chamada) é mulher negra quilom-
bola, professora das Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), pertence
ao Territério Quilombola do Rio Itacurucé Alto, IThas de Abaetetuba,
Para. Tem dedicado seu tempo como professora na Escola Municipal de
Educacio Infantil e Fundamental Nossa Senhora de Nazaré, localizada
em nossa comunidade. Belle se dedica, ainda, voluntariamente, a reali-
zag¢ao de formagdes em diversas comunidades quilombolas, ribeirinhas,
rurais e urbanas nas quais ha as CEBs, oportunidades em que discute a
respeito do empoderamento das mulheres negras nas comunidades tradi-
cionais, além de participar da Pastoral Social.

Bellanasceu em 16 de janeiro de 1980. Seus pais se chamavam Mercedes
dos Santos Pinheiro e Adelaide da Silva Pinheiro. Possui oito irmios, dois
sdo falecidos. Nossa interlocutora pondera que muitas foram as pessoas
que na comunidade ainfluenciaram, e preferindo néo citar nomes, afirma
que “um grande grupo da comunidade vivencia o ser negro, vive a sua
identidade, vive a sua luta, luta pelas questées sociais, lutar por umavida
digna sempre me influenciou”.B

Bella Pinheiro ressalta que sua maior influéncia foi o préprio

pai e informa:

[ele] sempre foi uma grande influéncia para mim, um exemplo
de pessoa, de uma pessoa samaritana, uma pessoa misericor-
diosa, uma pessoa que ajudava muito aos outros. Sempre foi uma
grande influéncia para mim, mas também meus irmaos e tantas
outras pessoas aqui da comunidade que, para mim, sempre foram
exemplos de pessoas que eu admiro, pessoas éticas, pessoas com
valores, com valores morais, religiosos e sociais.

Nossa lider é cautelosa, indica as influéncias mais préximas, sem
descuidar de registrar o que aprendeu com os mais velhos que mantém

valores e praticas que auxiliam enormemente o cotidiano do quilombo.

99



Seutrabalho didrio, que contempla o empoderamento feminino, parece
seguir os passos de Julieta Elisa Paredes Carvajal, que se afirma feminista
comunitéria, de pertenca Aymar4i, que vive na Bolivia e diz:

[n]6s mulheres somos mais da metade de tudo. Consideramos
um gravissimo erro negar o corpo e o sexo de nés que formamos
parte dos movimentos e organizagdes sociais; $30 nossos corpos
de mulheres os que desde sempre, em inumeréaveis manifestacGes
e acoes, fizemos e construimos a histéria do nosso pais. O mais
recente nesta sucessio de fatos histéricos é nossa presenca recu-
perando os recursos naturais para o povo, das maos das valentes
mulheres (Paredes Carvajal, 2022, p. 15-16).

O movimento comunitario das mulheres negras é muito forte e presente
nos territérios tradicionais, principalmente nos quilombos, apesar de ndo
serem chamados movimentos feministas, tio pouco comunitario, como
quer Paredes Carvajal (2022), pois sdo elas que atuam na linha de frente
em defesa do territério, estdo presentes nas pastorais. Sdo liderancas
expressivas nas comunidades de pertenca, além de muitas serem artesis
e proverem suas familias com suas artes.

Na verdade, liderancas como Bella Pinheiro, vivendo em uma socie-
dade regida por um sistema patriarcal, colonialista e racista sdo invisi-
bilizadas, apesar de diuturnamente lutarem por mudancas que rompam
com asituacio cotidiana em seus territérios. E fundamental, como ensina
Paredes Carvajal (2022), que se reconheca as mulheres; imperiosa é a
necessidade de construir um outro discurso que seja inclusivo e plural,
refletindo a realidade.

E importante observar que as trajetérias nos quilombos sio de carater
coletivo, embora nio como em tempos pretéritos. Mas ainda se planeja
dentro da possibilidade do ‘bem viver’. Segundo Alberto Acosta, o ““bem
viver’ é, essencialmente, um processo proveniente da matriz comunitaria
de povos que vivem em harmonia com a natureza” (2016, p. 23). A obser-
vacdo de Acosta (2016) nos leva a refletir como os povos e comunidades
tradicionais conseguiram viver e reexistir por geracdes em seus territo-
rios e respeitando a natureza. O autor acima referido destaca que:

100



[o] Bem Viver revela os erros e as limitacoes das diversas teorias do
chamado desenvolvimento. Critica a prépria ideia de desenvolvi-
mento, transformada em uma enteléquia que rege avidade grande
parte da Humanidade — que, perversamente, jamais conseguira
alcanga-lo (Acosta, 2016, p. 24).

Segundo Bella Pinheiro, seus pais sempre viveram na comunidade,

assim como seus avds (ancestrais maternos). Ela relata que sua av6 nédo

era da comunidade, mas do Itamimbuca?, porém, seus antepassados, os

avls (paternos), eram do Territério Quilombola Alto Itacuruca. Bella

Pinheiro destaca que seus pais nasceram e sempre viveram na comuni-

dade. Eram verdadeiros quilombolas. Bella relata:

[m]eu Pai foi um grande baluarte na construcdo da comunidade,
principalmente da comunidade catélica. Ele foi um dos funda-
dores da comunidade catélica, muito trabalhou para a construgio
do prédio da comunidade catélica, doou muito material e também
foi uma pessoa que ajudou a construir a comunidade social, a comu-
nidade como um todo possivel. Uma das pessoas mais velhas aqui
da comunidade, entio tem uma histéria de vida mesmo voltada

nesse trabalho mesmo da construcdo da comunidade.

Os avds e os pais de Bella ancestralizaram, mas continuam presentes

na trajetéria de vida e vivéncia sociocomunitéria das pessoas que acom-

panharam suas jornadas e luta em defesa do ‘bem viver’ do Territério

Quilombola. Reproduzo as palavras de Davi Kopenawa sobre o assunto:

[o]s brancos se dizem inteligentes. Ndo o somos menos. Nossos
pensamentos se expandem em todas as dire¢des e nossas palavras
sdo antigas e muitas. Elas vém de nossos antepassados. Porém,
nio precisamos, como os brancos, de peles de imagens para impe-
di-las de fugir da nossa mente. Nio temos de desenha-las, como
eles fazem com as suas. Nem por isso elas irdo desaparecer, pois
ficam gravadas dentro de nés. Por isso nossa meméria é longa e

forte (Kopenawa; Albert, 2015, p. 75).

2 Comunidade Ribeirinha das Ilhas de Abaetetuba, préxima ao Rio Itacuruga.

101



Reiteramos com isso a necessidade do compartilhamento dos saberes e
conhecimentos tradicionais para as presentes e futuras geracdes. A memoria
e histéria dos nossos antepassados sdo importantes para o viver no terri-
tério e devem ser contadas e escritas a partir das nossas visdes de mundo.

MUDANCAS NO ALTO ITACURUCA

Segundo Bella Pinheiro, quando crianca, prevaleciam as relacdes fraternas
e as relacdes de troca entre os vizinhos. Tudo que as familias tinham em
suas casas, partilhavam uns com outros, além de emprestar os objetos e
nio vendé-los, como se faz atualmente. As festas eram frequentadas por
familias inteiras. Orientadas pelos mais velhos, tornavam os espacos de
festa um ambiente saudavel e fraterno, onde todos cuidavam de todos.
Lembra, também, dasladainhas antigas, cantadas/rezadas em latim pelas
pessoas mais velhas do territério, que ainda integram as préticas culturais
da comunidade, que resiste 4s mudancas. Nas festividades da comunidade
catdlica, a fraternidade imperava e muitas eram as doagdes.

A fraternidade tornava-se mais forte, segundo Bella, quando aconte-
ciam mortes. A comunidade se mudava para a casa da famfilia enlutada
para dar apoio, pois era necessario tomar as providéncias para o enterra-
mento e receber os parentes. Na época, era preciso velar o corpo do morto,
alimentar as pessoas que chegavam para o veldrio e o cortejo até o cemi-
tério e ainda fabricar o caixdo.

Atualmente, a acdo de solidariedade nio é vista com muita frequéncia.
Contudo, algumas familias mantém a tradi¢io e colocam a familia enlu-
tada literalmente no colo, cuidando de cada detalhe. Bella diz que o ato é
importante para a familia que perdeu seu ente querido.

Outra memoria significativa trazida por Belle Pinheiro sio as formas
de trabalho. No seu tempo de crianca, quando prevaleciam as relacées
de troca de servico, as familias trocavam servigos. Um dia trabalhavam
na roca de uma familia, depois aquela familia retribuia o trabalho. Era
uma relacdo de troca muito bonita, que expressava a solidariedade com o
outro. Ressalta nossa interlocutora que se trocava acai por farinha, peixe

102



e camardo por farinha ou acaf e assim todos entravam na roda solidaria.
Contundo, a comunidade mudou. As festas ndo sio mais ambientes sauda-
veis como antigamente, ndo é um espaco que toda famf{lia vai pode ir. Por
outro lado, as casas que festejam os santos padroeiros ainda s3o espagos
acolhedores e familiares. Mas a maioria dos espacos mudou a configu-
racio e as relacGes sociais estabelecidas no local.

Bellaressalta que as formas de trabalho de antigamente era o trabalho
familiar nalavoura e aretirada de madeira com o serrotio, pouco visto atual-
mente. Destaca que a motosserra tirou o lugar do serrotdo. As fazendas e
grandes empresas que estdo chegando em torno do territério tém mudado
aconfiguracdo do mundo de trabalho quilombola. No presente, a maioria
das pessoas do territério, especialmente os jovens e os homens, traba-
lham para as empresas. Antigamente, cada um era dono do seu préprio
negdcio, junto com sua familia. Hoje em dia, todos vendem sua forca de
trabalho e pouco se vé a relacdo de troca comunitaria.

Nesse contexto, Bella Pinheiro destaca que muito dessa mudanga

deve-se ao urbano que entrou na comunidade, ressaltando que:

[n]és somos um territério do campo, um territério rural, mas
vivemos a cada dia mais de uma forma urbana. Mesmo n3o estando
na cidade, mesmo nio morando na cidade, mas a tecnologia, as
midias, tudo chegou aqui no territério. E isso foi mudando a confi-
guracio do modo como nés viviamos. Uma coisa que eu esqueci
de citar no meu tempo, que era muito comum, a tarde irmos a casa
dos nossos vizinhos, ou os vizinhos virem 2 nossa casa, passar a
tarde toda depois que chegava do trabalho, tomar um banho, para
cada vizinho conversar. Passava metade da noite conversando, e

depois cada um ia para a sua casa.

Bella Pinheiro relata que aos domingos as pessoas iam para a casa dos
jovens se divertir e conversar. Hoje, a fraternidade parece ter mudado.
Ela ressalta que hoje em dia as pessoas vivem cada um na sua casa, tudo
isso por conta da questio urbana que chegou a comunidade. Pontua que
a comunidade é uma comunidade tradicional, uma comunidade quilom-
bola dentro de um territério, um quilombo dentro do espaco do campo,

103



mas que estd virando urbano e isso fez com que as tradicdes, a cultura dos
ancestrais, dos antepassados, esteja se perdendo aos poucos.

Nessa perspectiva, percebemos que as préticas colonialistas, de acumu-
lacdo eindividualismos tém invadido as comunidades quilombolas. Segundo
Anténio Bispo dos Santos (2023, p. 21), “os povos da cidade precisam
acumular. Acumular dinheiro, acumular coisas. Estdao desconectados da
natureza, ndo se sentem como natureza. As cidades so estruturas colo-
niais”. Contudo, o autor ressalta que nem todos os povos da cidade sdo colo-
nialistas, masacidade é um territdrio colonialista (Bispo Dos Santos, 2023).

Emrelagio a configuragio do trabalho no territério, Bella diz que anti-
gamente todos trabalhavam, mas trabalhavam no seu préprio trabalho.
Hoje em dia, principalmente a maioria dos homens do territério, traba-
lham nas empresas, nas fazendas, nas fabricas de acai, nesses espacos fora
do territério, mudando a forma de trabalho, pois essas rela¢oes sdo cansa-
tivas. As pessoas retornam do trabalho e ndo tém tempo de ir na casa do
vizinho, no outro dia saem cedo. As 5h tem que estar de pé para traba-
lhar novamente. Isso entdo faz com que haja toda essa mudanca, tanto na
cultura como na forma de trabalho, nas rela¢des fraternas, nas relacdes
sociais de antigamente que estdo se perdendo e mudando com o tempo.

“ANTIGAMENTE, NO MEU TEMPO DE CRIANGA,
A GENTE TOMAVA AGUA DO RIO”

Bella Pinheiro diz que em seu tempo de crianca, o territério tinha muito ar
puro e fresco, muita sombra, muitas arvores, ndo tinha o ramal, e as pessoas
andavam nos caminhos e os caminhos eram permeados por rvores, entdo
dava essa sensa¢io de que vocé estava conectado com a natureza. Hoje,
com oramal e aderrubada das arvores, ficou muito quente, as pessoas nao
conseguem andar em qualquer horario, como se fazia antes. Elas andavam
de suas casas para o Procépio’ a pé e nio sentiam muita quentura, pois o

3 Procépio era o Senhor mais antigo da Comunidade Quilombola do Alto Itacuruca, com
mais de110 anos deidade. Ancestralizau no iniciou de 2025. Sua familia é uma das primeiras

104



sol ndo parecia tdo quente. Bella relata que o que mudou foi a derrubada
de muitas arvores e a coisa do ramal. A construc¢io dos ramais e as casas
que vieram, sairam da beira do rio, vieram para os ramais, o fato ajudou
muito a derrubar a vegetacio.

Bellarelata que ha problemas no territério com a dgua e a pesca, porque
a agua hoje em dia é muito poluida. Antigamente, no tempo de crianca,
tomava dgua do rio. Lembra que todo mundo tomava dgua do rio e inclusive
sebanhava norio, pois ndo existiam os problemas de satide que temos agora.

A alimentacdo era diferente na época em que Bella era crianga. O
peixe e a caca eram fartos, mas com a derrubada da mata e das arvores, a
caca e a pesca foram indo para dentro de outras florestas e af acabou com
a fartura de antes.

Outro ponto importante é que, desde 2017, o Territério Quilombola
do Alto Itacurucé tem entrado em conflito com uma fazenda de gado que
invadiu uma 4rea no quilombo e desmatou mais de 130 hectares de terra.
Além disso, tem se intensificados os crimes ambientas, como despejo de
residuos nos rios e igarapés, causando a morte de peixes e adoecimento
nas criancas que tém usado esses locais. Com o periodo chuvoso, as comu-
nidades ficam mais vulnerabilizadas, pois a Fazenda Pontilhio é préxima
ao territdrio e ndo existe uma 4rea de protecio territorial entre a fazenda
e a comunidade.

Aterratambém sofre muitos impactos. A terra foi mudando por conta
das transformacées que foram acontecendo no territério. Bella acredita
que ainda ha espaco para plantar. Quase todas as familias que vivem na
comunidade tém terrenos amplos que dé para fazer plantacdes, mas ndo
tanto como antigamente. Quem trabalha na comunidade sdo os lavra-
dores (em suas rogas) e aquelas pessoas que trabalham com a carpintaria,
que sdo os carpinteiros. Bellarelata que atualmente o territério tem rece-
bido grande nimero de pedreiros, porque hoje as casas, que antigamente
eram todas de madeira, sdo de alvenaria. O grupo que trabalha naroca (os
roceiros) sdo esses que trabalham na comunidade.

achegarem no Territério. A casa do senhor Procépio fica no inicio da comunidade. A casa
da Bella fica no final da comunidade. Sdo mais de 4 quilémetros de distincia.

105



E valido destacar que esses mestres de obras, fazedores de cultura, sio
mestres e mestras organicos, pois ndo aprenderam a exercer o seu oficio
na escola. Aprenderam com as tradicdes e os conhecimentos repassados
oralmente, e na vivéncia cotidiana.

EDUCACAO ESCOLAR NO QUILOMBO ALTO ITACURUGA

Bella Pinheiro informa que antigamente a escola funcionava nas casas dos
professores, e afirma que as pessoas mais velhas conseguiriam falar melhor
sobre assunto. Apesar da observacio, ela afirma que seu pai contava que
seus irmdos mais velhos estudavam nas casas dos professores que eram
pessoas que tinham, pelo menos, até a quarta série (que hoje corresponde
a quinta série do Ensino fundamental menor). A pessoa era contratada e
ensinava as criancas. Hoje em dia, temos o prédio escolar na comunidade.
Os professores que trabalham na educacio sdo formados em nivel supe-
rior, alguns possuem especializacio e pertencem a prépria comunidade.
As criancas estudam hoje em dia num prédio mais préximo da sua casa.
Antigamente, as pessoas estudavam até a quarta série e depois paravam.
Diante dessas dificuldades, para continuar os estudos, os jovens tinham
que se deslocar da comunidade para a cidade mais préxima, morar na
casa de parentes ou trabalhar na casa de pessoas para ganhar o estudo
como recompensa, razio pela qual muitos dos mais velhos ndo puderam
continuar os estudos, pois faltava condicbes materiais para arcar com as
despesas. Hoje, ha 6nibus escolar que leva os estudantes da comunidade
para as escolas na cidade, onde o ensino é considerdo mais avancado.

SAUDE NOS TEMPOS CONTEMPORANEOS NO QUILOMBO

Sobre as mudancas na area da saide quilombola, Bella Pinheiro relata
que as doencas mais frequentes na comunidade sdo diabetes, problemas
cardiacos e atngindo especialmente mulheres, problemas relativos a

106



miomas e pedras na vesicula. Doencas que no passado dificilmente acome-
tiam os quilombolas. Anteriormente, as doencas frequentes eram gripe,
febre e vomitos.

Bella ressalta que antigamente a alimentacio quilombola consistia em
cacas obtidas na mata e peixe retirado do rio. Hoje, ndo temos mais essas
possibilidades. A mudanca dos habitos alimentares resulta no apareci-
mento de novas doengas, dada a ma alimentagao.

No passado, segundo Bella, as pessoas se tratavam com os especia-
listas em satide da prépria comuninidade, entre eles curandeiros, pajés,
benzedeiras e demais pessoas que sabiam produzir e ensinar remédios
caseiros. Namaioria das situa¢des, as doencas eram tratadas com remédios
caseiros. Algumas pessoas, como seu pai e seu irmao, continuam a utilizar
remédios caseiros. As pessoas doentes, no passado, se tratavam em suas
préprias casas, pelos especialistas que entendiam e detinham o conheci-
mento tradicional sobre as formas de cura. Os especialistas tradicionais
ndo ensinavam apenas os remédios, também indicavam onde encontrar
as plantas medicinais no territério quilombola. A solidariedade entre os
membros da comunidade era expressa pelas doacoes e trocas de matéria
prima para fabricacio de porcdes, xaropes, unguentos e outros medica-
mentos entre parentes e vizinhos. Atualmente, todos os comunitarios se
tratam na cidade e utilizam dos medicamentos de farméacia. Sdo poucas

familias que ainda utilizam o sistema de satide quilombola.

CAMINHOS QUE FORTALECEM NOSSAS
TRAJETORIAS E ANCESTRALIDADE

Nio podemos renunciar a nossa trajetéria e ancestralidade, pois elas
refletem o pensar, o agir e o falar de tantos outros quilombolas que viven-
ciam juntos nossas realidades e nosso modo de ser e de estar no territério.
Por outro lado, de acordo com Ailton Krenak (2020), estamos tdo atribu-
lados com os desarranjos regionais que parecem indicar a falta de pers-

pectiva politica, que isso nos tira do sério, pois mal temos tempo para nos

107



erguer e respirar. Entretanto, ver o que importa para as pessoas, para os
coletivos e as comunidades é imperioso.

Os saberes e conhecimento tradicionais a nés repassados pela tradicio
e oralidade, sdo essenciais as experiéncias didrias, como indica Bella. Ou
mesmo como ensina Bispo dos Santos (2023, p. 25): “as nossas mestrase
0s nossos mestres da oralidade foram considerados desnecessarios pelo
sistema [externo ao quilombo]”. As observacdes de Bella e Bispo provam o
quanto temos que avangar em nossas narrativas e valoriza¢ao dos diversos
saberes que temos.

Para avancar na luta e seguir os exemplos de Bella. é necessario ouvir
Ailton Krenak (2020, p. 30): “hé centenas de povos que estio vivos, contam
histérias, cantam, viajam, conversam e nos ensinam mais do que apren-
demos nessa humanidade”. Observar o que disseram e ainda dizem nossos
avos e pais é caminhar em busca do reconhecimento, do respeito e da valo-
rizagao dos saberes e conhecimentos tradicionais ancestrais.

E urgente lutar pela garantia do direito a ter direitos. Ndo um direito
baseado no pensamento ocidental colonizador, que nega a coletividade, o
pluralismo e a diversidade. Precisamos fazer valer o direito fundamentado
no saber local, no conhecimento tradicional passado pela oralidade, nos
costumes, na cosmovisio, pensado pelos povos e para seus coletivos. Oné da
mudanca reside paranés, quilombolas, é o reconhecimento da existéncia de
outras formas de ver o mundo, de pensar, de tomar decisdes e que essas sdo
coletivas, pois o coletivo é apartado da forma ocidental de estar no mundo.

Destaco que o empoderamento e protagonismo das mulheres quilom-
bolas é vida ao longo do tempo, e que o movimento é importante para a
valorizacdo da natureza enquanto sujeito de direito, pois as praticas comu-
nitarias que partem das mios das mulheres negras so de respeito a natu-
reza. As mulheres nio destroem a natureza, elas sdo incentivadoras do
‘bem viver’ no territério, fato que urge ser reconhecido e respeitado. As
politicas publicas e projetos dos governos devem observar as realidades
locais e tém a obrigacdo de garantir que elas sejam ouvidas e participem dos
processos de tomada de decisdo através do direito fundamental a consulta
e consentimento livre e informado, como estabelecido na Convengao N°.
169 da Organizacio Internacional do Trabalho (OIT).

108



REFERENCIAS

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros
mundos. Sdo Paulo: Autonomia Literaria. Elefante. 2016.

BISPO DOS SANTOS, Anténio. A terra dd, a terra quer. Sdo Paulo: Ubu
Editora/PISEAGRAMA, 2023.

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: Palavras de um xama
yanomami. S3o Paulo: Companhia das Letras, 2015.

KRENAK, Ailton. Ideias Pava Adiar o Fim do Mundo. Sao Paulo: Companhia
das Letras, 2020.

LONGHINI, Geni Daniela Ntfiez. Da cor da terra: etnocidio e resisténcia
indigena. Rio de Janeiro: Centro Federal de Educacio Tecnolégica
Celso Suckow da Fonseca, 2021.

ORGANIZAGAO INTERNACIONAL DO TRABALHO. Convencdo 169 sobre Povos
Indigenas e Tribais e Resolu¢do refevente a acdo da OIT. Brasil: OIT,
2011. Disponivel em: https://portal.antt.gov.br/conven%C3%Aycao-
n-169-da-oit-povos-indigenas-e-tribais. Acesso em: 02.03.2025.

PAREDES CARVAJAL, Julieta. “Uma ruptura epistemolédgica com femi-
nismo ocidental” In: HOLANDA, Heloisa Buarque de (Org.) Pensamento
Feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do
Tempo, 2020, pp. 194-204.

PROTOCOLO ITACURUGA ALTO. Protocolo de Consulta Prévia, Livre, Informada
e de Consentimento do Territério Quilombola do Rio Itacurugd Alto —
Ilhas De Abaetetuba/PA, 2022. Disponivel em: https://observatorio.
direitosocioambiental.org/protocolo-do-territorio-quilombola-do-

rio-itacuruca-alto-ilhas-de-abaetetuba/. Acesso em: 12.12.2024.

109


https://portal.antt.gov.br/conven%C3%A7cao-n-169-da-oit-povos-indigenas-e-tribais
https://portal.antt.gov.br/conven%C3%A7cao-n-169-da-oit-povos-indigenas-e-tribais
https://observatorio.direitosocioambiental.org/protocolo-do-territorio-quilombola-do-rio-itacuruca-alto-ilhas-de-abaetetuba/
https://observatorio.direitosocioambiental.org/protocolo-do-territorio-quilombola-do-rio-itacuruca-alto-ilhas-de-abaetetuba/
https://observatorio.direitosocioambiental.org/protocolo-do-territorio-quilombola-do-rio-itacuruca-alto-ilhas-de-abaetetuba/




' MARIA

AUXILIADORA
MACIEL

D0S SANTOS,
MULHER DE
CORAGEM

Klébson Salgado Gldria







CONHECENDO NOSSA HISTORIA

Caldeirdo é um Quilombo que comeca sua histéria no século XIX, com a
chegada das familias Gléria, Gongalves e Silva. Familias de origem negra
que vieram fugidas de lugares de grandes conflitos territoriais e de condi-
¢Oes escravocratas (engenho de Santarém), em busca de melhores condi-
¢des devida. Tinham como meio de subsisténcia a pesca, caca e agricultura
familiar. Quando essas familias chegaram 2 4rea onde hoje é parte de seu
territério, ndo havia estrada, somente mata e um rio estreito e extenso.
Dessa forma, o meio de acesso mais fAcil era o rio Paracauary. Logo viram
que naquele lugar, por ser de dificil acesso, talvez pudessem viver mais
tranquilamente. Adentraram aregido por terra, na tentativa de dificultar
suas capturas e fizeram seu primeiro povoado num pequeno lugar, que
anos depois foi denominado de ‘cacador’. Ali encontraram terra fértil e
fartura de frutas nativas, como bacuri e acai. Logo se apropriaram do lugar,
fazendo dele seu territdrio, mas por conta da Cabanagem', que iniciou
em 1831, com o maior conflito ocorrido entre os anos de 1835 e 1840, nio

demorou muito a serem encontrados e torturados por tropas portuguesas.

1 “A cabanagem foi uma revolugao social que dizimou a popula¢io amazdnica e abarcou
um territério muito amplo. Constratando com este cendrio amplo e internacionalmente,
foi, e ainda é, analisada como mais um movimento regional, tipico do periodo regencial
do Império do Brasil” (Ricci, 2007).

113



No local onde foram encontrados, foi montado uma espécie de prisdo
e os negros que eram encontrados préximos aquela regido eram cagados
e torturados e levados para a prisdo. L4 eram torturados e presos em
correntes. Suas maos eram perfuradas por pregos e pregadas nas arvores,
enquanto os soldados abusavam sexualmente de suas companheiras. Em
seguida, todos os capturados tinham seus pés perfurados por pregos e
pregados ao assoalho de uma espécie de masmorra. A partir dai, o local
ficou conhecido como ‘cagador’, pois era para onde as guarnicdes portu-
guesas levavam os prisioneiros que eram cagados como animais. Com o
fim da cabanagem, alguns prisioneiros conseguiram fugir, mas muitos
foram torturados até a morte. Os sobreviventes até a chegada da aboli¢do
continuaram naquele lugar pelo fato dele lhes proporcionar, apesar de
seu passado de torturas, um ambiente rico em fauna e flora. Ali consti-
tuiram familias.

Com a opressao (caca, tortura e morte) minimizada, os negros come-
caram a dar visibilidade a sua religiosidade, o candomblé, utilizando
tambores, maracis, indumentarias e musicas de origem africana e paje-
lancas. Os rituais serviam para curar doencas e alimentar nossos orixas.
Se reuniam para ensinar aos mais jovens as cantigas de rodas e as hist6-
rias de seus antepassados para que as criangas e jovens aprendessem
sobre as vivéncias dos mais antigos e continuassem a tradicio. Por sua vez
também produziam instrumentos musicais, pois ndo puderam trazer seus
instrumentos, em face da fuga. O fato provocou a utilizacdo dos recursos
naturais existentes em seu territério, entretanto nao houve maiores difi-
culdades, pois a relacio de respeito e preocupacio com a manutencio de
seu territério, regulavam a utilizacdo cuidadosa dos recursos, de modo
que a natureza nio sofresse com a retirada de material para a producio
de seus instrumentos (musicais e outros).

Areligiosidade do povo permitiu a ado¢ao dos santos como seus padro-
eiros e passaram a fazer comemorag¢bes em honra dos santos/padroeiros,
fazendo doagio de comidas e bebidas para a comemoracio, que as vezes
durava mais de um dia, com ladainhas rezadas em latim que aprenderam
com os padres que passaram pela regido, e novenas e adoracgdes a esses
santos que ocorriam em barracdes de reveréncia a eles. Nos dias de festejo

114



aos santos, as doagoes eram constantes e prazerosas, para que os festejos
fossem cada vez mais vigorantes, no sentido de fortalecer essa culturae,
assim, alimenta-la ao longo dos anos. Para que isso pudesse acontecer
de fato, os jovens eram inseridos nas atividades para aprender a relacdo
cultural e dissemind-las para as futuras geracdes.

Com o passar dos anos, as familias foram crescendo e o espaco ficou
pequeno. Houve a necessidade de ampliacdo de seu territério, uma vez que
havia uma vasta drea inabitada. As familias foram mantendo suas relacdes
com aquele espaco, construindo suas casas, fazendo plantag¢des tanto de
rocas como de hortas de remédios, utilizando os espacos de cacar e pescar,
fortalecendo os lacos de relagio e pertencimento com aquele lugar. Com o
crescimento populacional e consequentemente com a expansao do terri-
tério, o dominio sobre a area se consolidou.

Por ocasido da expansio, as musicas eram utilizadas no s em festas
religiosas e rituais, mas sobretudo no momento de realizar as planta-
¢bes, quando as familias faziam suas rogas, no preparo dos derivados
da mandioca. Quando os homens iam pescar, cantavam para espantar a
panema’. Quando plantavam as ervas medicinais em suas hortas, princi-
palmente na hora de fazer as mudas, eram entoados cinticos para forta-
lecer umaboarelagdo das mudas com a terra. Enfim, nota-se que a musica
é algo que fortalece a relacdo cultural quilombola de Caldeirdo com seu
territério, respeitando cada atividade e seus respectivos rituais, os quais
geralmente sdo alimentados pela misica afro-brasileira.

O aumento da populacio provocou a modificacio dos espacos territo-
riais, construindo casas ao longo de uma extensa estrada que denominaram
de primeirarua, localizada as margens do rio Paracauary, formando uma
grande beirada. Logo os moradores resolveram denominar aquele lugar
de beirada, chegando mais préximo da sede do municipio de Soure, ao
qual o quilombo era geograficamente pertencente, assim como também

2 Emgeral, a panema estd associada a violagdo de alguma regra ou preceito costumeiramente
estabelecido pela comunidade. Nesse caso, o sujeito da a¢io encontra-se empanemado ou
panema, como os quilombolas da comunidade referem-se ao sujeito que praticou a agdo
e confirmou a panema.

115



toda a drea de Salvaterra, que hoje compreende o municipio onde nos
encontramos. Com isso, o quilombo passou a ser reconhecido juridica-
mente como segundo distrito do municipio de Soure. Em 1899, Beirada
troca de nome, passa a se chamar de Caldeirio por ter o rio Paracauaray
como um dos principais meios de subsisténcia por conta de seu enorme
rebojo, formado principalmente no periodo de dguas vivas, ficando igual
aum imenso caldeirio, dai a mudanca de nome.

Em 1911, naufragou uma grande embarcacio denominada Guarani no
rio Paracauary, em frente ao porto de um senhor chamado Moares, por
conta do imenso rebojo. Parte da embarcacio, dias depois, foi encontrada
no lago Guajara, na regido do Arari, nas proximidades de Cachoeira do
Arari e Santa Cruz do Arari. Logo, as pessoas da comunidade se certificaram
que havia uma passagem subterranea naquele local que possibilitou com
que parte da embarcagio fosse encontrada no lago Guajara. Com o acon-
tecido, o nome do quilombo Caldeirdo ganhou forca e foi cada vez mais
reafirmado pela comunidade, mas ainda hoje existem pessoas que falam
Beirada, por conta de ‘ouvir falar’ ou por conhecer a histéria da comuni-
dade. Em 10 de marco de 1962, Salvaterra foi emancipada e desmembrada
do municipio de Soure, consolidando-se em uma nova perspectiva terri-
torial. Dessa forma, Caldeirdo deixou de ser o segundo distrito de Soure.
Salvaterra comecou a andar com as proprias pernas. Com o passar dos anos,
e por Soure ter criado sua Comarca e o Caldeirdo estar localizado muito
préximo de Soure, fazendo fronteira com o rio Paracauary, o quilombo
tem forte crescimento populacional com a chegada de familias de outros
lugares, até mesmo de outros municipios, para morar no quilombo. Foi
no Caldeirdo ou Beirada que Maria Auxiliadora nasceu.

CONVERSA COM MARIA

Maria Auxiliadora Maciel dos Santos chegou a0 mundo em 30 de marco
de 1958. Nascida e criada na comunidade quilombola de Caldeirio, filha
de Maria Maciel da Concei¢ao Santos e José de Deus dos Santos, foi uma
das 12 criancas concebidas pelo do casal (alguns irmaos de Maria sdo

116



falecidos). E mie de mie de Geyse Carla dos Santos e Gilson dos Santos
da Silva. Hoje, é professora aposentada.

Sua luta pelo territério foi intensificada em 2003 ao participar do
Movimento Negro Quilombola, a partir da vinda da Maria do Socorro,
do Centro de Estudos do Negro no Pard (CEDENPA), e com os estudos
antropolégicos, feitos pela professora doutora Rosa Acevedo-Marin, com
apoio da lideranca Luzia Betinia, conhecida como Bete Quilombola, que
passou em vArias casas fazendo escutas e rodas de conversas com mora-
dores das comunidades quilombolas de Salvaterra. Dessa maneira, com
o fortalecimento da luta do movimento negro quilombola de Salvaterra,
por meio da colabora¢do do CEDENPA, o processo de lida e protecio do
territério de Maria Auxiliadora se fortaleceu ganhando énfase na organi-
zacgaojuridicada Associacdo de Remanescentes de Quilombos de Caldeirdo
(ARQUIC), a qual participou por alguns anos como vice-presidente e hoje
continua membro da associacio.

Maria Auxiliadora relata que a partir da colaboracio do CEDENPA,
comecou a dar mais atencio as questdes quilombolas, como suas raizes
e a forma como foi constituida a comunidade, trazendo a tona algumas
questdes de vivéncias da época de sua infincia que alcancam intimeras
areas de conhecimento tradicional.

O Caldeirdo antigamente era acessado apenas por ‘estradinhas’, ndo
possuia energia elétrica e utilizdvamos lamparina para alumiar suas casas,
que por sua vez, eram de barro e palha e em praticamente todos os quin-
tais existiam ‘pocos de boca aberta’ de onde tiravam 4gua para o consumo
e para os demais afazeres da casa. Na época, poucas eram as familias exis-
tentes no territorio.

Orio Pauacaray ainda é utilizado pelos pescadores da comunidade para
retirada de peixes que compde a alimentacio familiar. De alguma maneira,
usam os antigos ritos de protecio e preserva¢ao, mas nem sempre é assim,
pois na época da pratiqueira (peixe de temporada especifica), adentram
o rio varios pescadores desconhecidos da comunidade, os quais nio sdo
quilombolas vindos de outros lugares, e acabam prejudicando a praticade
preservacio, oriunda da relacdio homem/natureza praticada pelos pesca-
dores do nosso quilombo.

117



Por outro lado, criamos uma relacio do Quilombo do Caldeirio com
os quilombos do entorno, fazendo com que os quilombolas do Caldeirido
mantivessem uma relacio de amizade e solidariedade com quilombolas das
comunidades do entorno, como Bacabal, Bairro Alto, Pau-Furado e outras.
Uma das formas de aproximacio foram as festas de santo que proporcio-
nava trocas frutiferas entre os membros das diversas comunidades.

A mtsica foi o elo entre os quilombolas, a0 som de atabaques, banjos,
pandeiros, tridngulos e o cheque-cheques que cantam em harmonia a
partir das diferentes vozes das pessoas que participavam dos atos de fé.
Entre as festas, destacamos: Santo Ant6nio, Nossa Senhora do Carmo,
Nossa Senhora da Conceicdo entre outros santos.

“Quando houve a reunido do CEDENPA em minha comunidade, foi
que me despertei para o processo histérico da comunidade, pois na roda
de conversa percebi que meus parentes, pais, avés [...] tinham relacio
com a histéria de nosso lugar”, disse Maria Auxiliadora. Ela afirma que
sua inspira¢io para buscar conhecimento e intervir na defesa de seu
territério tem influéncia direta do trabalho do CEDENPA realizado no
Quilombo. Inclusive, apés o trabalho do CEDENPA, a comunidade se
organizou juridicamente, criando a associagio, e a partir de entdo, foram
organizadas formacdes politicas na tentativa de fortalecer o processo de
luta do movimento negro quilombola dentro e fora da comunidade. Diz
Maria Auxiliadora:

nossa comunidade mudou bastante do que era antigamente.
Antigamente, conheciamos todo mundo. Hoje, com as ‘invasdes’
em nosso territdrio, ndo conhecemos muitas pessoas. Ficamos

vulnerireis as mazelas trazidas por pessoas estranhas.
Nossa interlocutora prossegue:

muitas casas foram construidas em lugares impréprios, sem o
consentimento da comunidade. ‘Invasdes’ ocorreram no territério
de forma exacerbada, fazendo com que nés, quilombolas, ficis-
semos quase sem espaco para plantar, cacar e outras atividades
culturalmente praticadas por nés.

118



Cuidar do territério ndo é uma tarefa ficil, pois requer conhecimento
e dedicacdo. Principalmente no contexto atual, no qual quase ninguém
conhece ou faz por onde conhecer a histéria e a contribuicdo do negro na
sociedade brasileira. Maria Auxiliadora alerta:

s6 teremos um pouco de sossego quando nossa titulacio sair de
uma vez e pudermos ter autonomia no bem mais precioso, que é
nosso territério. Muitas pessoas cuidam do territdrio, principal-
mente os mais velhos, detentores dos conhecimentos empiricos,
e os que dependem diretamente dele para sobreviver. Nossa lida
é diaria para defender o bem-estar comum de nosso quilombo.

A mata, o rio, os espagos de uso comum, todos esses espacgos fazem
parte da nossa reminiscéncia histérica e devemos defendé-los para que
a nossa histéria nio seja suprimida e nossos espacos sejam protegidos.
Dessa forma é fundamental que o estado possibilite as garantias de direitos
constitucionalmente conquistadas e implemente politicas publicas e de
acOes afirmativas que contribuam para o bem comum de nosso quilombo,
como refere a nossa combativa interlocutora.

Maria Auxiliadora aprendeu a lidar e proteger o territério a partir do
conhecimento que obteve com a valiosa contribui¢io do CEDENPA em
nosso quilombo. Elainforma: “foi um momento de partilha que me possi-
bilitou conhecimento e me despertou para conhecer, reconhecer e lutar
pelos nossos direitos”.

Maria Auxiliadora diz que a educacio é fundamental na contribuicio
para um mundo melhor, de equidade e de respeito s adversidades exis-
tentes na sociedade. A escola do Caldeirdo trabalha um pouco dentro do
que a Lei 10.639/2003 prevé, mas muito falta ser feito. Na conversa com
Maria Auxiliadora, ela nos relata que hoje existe escola no quilombo, que
leciona da educacio infantil a0 9° ano, mas antigamente, no seu tempo de
crianca, a escola era apenas uma sala e sd se lecionava até a 32 série. Eraum
tempo em que nio se falava em educacio escolar quilombola, tampouco
sobre a contribui¢do do negro na construcao da sociedade brasileira. A4% e
52 série, que antigamente nio existia no quilombo, obrigava os estudantes a
deslocar-se paraum lugar chamado Paraiso, nas proximidades do Cacador,

119



para cursar as demais etapas de ensino, e tinham que acessar em outro
municipio, enfrentando diversas dificuldades em busca de conhecimento.

Sobre a satide, nossa lider diz: “quando me entendi, aqui em nossa
comunidade, existia apenas um postinho, onde o atendimento era muito
precario”. Maria Auxiliadora chama de precariedade a auséncia de medi-
camentos adequados e/ou eficazes para doengas frequentes daquela época,
como sarampo, catapora, coqueluche e outros problemas. “As vacinas
chegaram para melhorar nossa satude, pois a doencas deram uma freada.
Hoje recebemos mais assisténcia”. Maria entende que a satide no quilombo
ainda passa por muitas dificuldades, mas melhorou bastante, tanto na
infraestrutura, quanto no atendimento, pois hoje existe o atendimento
basico, que de certo contribui para melhoria de vida das pessoas. E fato que
precisamos constantemente lutar para conquistar cada vez mais melho-
rias para o nosso quilombo, provocando o Estado para o implemento de
politicas publicas que acolham as necessidades de nosso povo quilom-
bola e garantam cada vez mais melhoria em prol do bem estar, afirma

Maria Auxiliadora.

0 TERRITORIO E A ESSENCIA DA LUTA

Importaressaltar que o territério é o fator primordial pelo qual nés quilom-
bolas lutamos. Sem o territério, nossa existéncia seria suprimida de forma
cruel e avassaladora, contribuindo para o aumento das discriminacdes,
doracismo e desigualdades existentes. A relacio entre o homem e o meio
natural depende dos valores sociais, religiosos, culturais e econémicos
incrustados em cada sociedade e em cada momento histérico, como asse-
verou Maria Auxiliadora. Dessa forma, é importante que o Estado, por sua
vez, cumpra e faca valer os direitos constitucionalmente conquistados,
sobretudo no tocante ao reconhecimento da propriedade coletiva defini-
tiva do territério, devendo emitir os titulos respectivos, e assim contri-
buir na mitigacdo das desigualdades por conta da negacio do direito a

ter direitos reconhecidos. A titulacio do territdrio trard ndo somente a

120



garantia de tal direito, mas a liberdade ao nosso povo, que vera fortalecido
o processo de luta em busca de politicas reparadoras, do tipo conquista
das politicas ptiblicas de ac¢des afirmativas para o Quilombo Caldeirio e
demais territérios quilombolas. Maria Auxiliadora, como tantos outros
lideres, continuario na lutando pelo bem comum de seus territérios e

pela tdo sonhada titulagio prevista em Lei.

121



REFERENCIAS

BRASIL. Constituicio da Reptiblica Federativa do Brasil. Brasilia, DF:
Senado Federal, 1988. Didrio Oficial da Unido, Assembleia Nacional
Constituinte, Brasilia, DF, o5. out. 1988.

GLORIA, Klébson Salgado. Miisica e Identidade no Quilombo Caldeirio, ITha
do Marajé. Trabalho de Conclusdo de Curso, na modalidade projeto
de intervencio, apresentado ao Curso de Licenciatura e Bacharelado
em Etnodesenvolvimento da Universidade Federal do Para, como
requisito parcial para obtencio do titulo de Licenciado e Bacharel em
Etnodesenvolvimento. Altamira/PA, 2014.

riccl, Magda. “Cabanagem, cidadania e identidade revoluciondria: o
problema do patriotismo na Amazonia entre 1835 e 1840”. In: Dossié:
Cidadania e Pobreza em Tempo, vol. 11, n.22), 2007.

SILVERIO, Valter Roberto; MOEHLECKE, Sabrina. A¢ées Afirmativas
nas politicas educacionais: o contexto POS-DURBAN. Sio Carlos:
EdUFSCar, 2009.

122



SOBRE AS AUTORAS E 0S AUTORES

ALEX DE SOUZA MACIEL

Jovem, Negro, Lideranca Quilombola do Territério do Rio Alto Itacuruca,
formado em Servico Social pela Faculdade de Servico Social (FASS) do
Instituto Socioecondémico (ICSA) da Universidade Federal do Para (UFPA).
Atualmente, é mestrando em Direito junto ao Programa de Pés-graduacio
em Direito (PPGD) do Instituto de Ciéncias Juridicas (ICJ) da UFPA.

E-MAIL: souzaallex3g@gmail.com

ALMIRES MARTINS MACHADO

Graduado em Direito pela UNIGRAN em 2004, Mestre em Direito em 2009
e Doutor em Antropologia Social, em 2015, ambos pela UFPA. Professor
visitante de 2021 a 2023 junto a P6s-Graduac¢io em Direito (PPGD) no
Instituto de Ciéncias Juridicas (ICJ) na UFPA. Atualmente, é p6s-douto-
rando em Direito. Atua em Direitos dos Povos Indigenas, conhecimentos
tradicionais, biodiversidade, licenciaturas e p6s-graduacio para povos
indigenas. Autor do livro Direito Guarani.

E-MAIL: ateguara@gmail.com

AMIRELE PORTO MACHADO

Jovem indigena do povo Guarani/Kaiowa/Terena, residente na Reserva
indigena de Dourados (RID), na aldeia Jaguapiru, localizada no hoje
municipio de Dourados, em Mato Grosso do Sul (MS). Atualmente,
é mestranda em Direito pelo Programa de Pés-Graduacio em Direito

(PPGD) da Universidade Federal do Parad (UFPA) Campus Belém (PA).

E-MAIL: : amirele.machado98@gmail.com

123


mailto:souzaallex39@gmail.com
mailto:ateguara@gmail.com
mailto:amirele.machado98@gmail.com

ANTONIO GOMES MOREIRA MAUES

Professor Titular do Instituto de Ciéncias Juridicas da Universidade Federal
do Para. Bacharel em Direito pela Universidade Federal do Par4. Mestre
em Ciéncias Juridicas pela Pontificia Universidade Catdlica do Rio de
Janeiro. Doutor em Direito pela Universidade de Sao Paulo com estigio
na Universidade de Barcelona. Pesquisador Visitante na Universidad
Carlos IIT de Madrid, University of Essex, Brown University e University
of Oxford. Membro do Comité Assessor da Area de Direito do CNPq (2012-
2015). Coordenador Adjunto da Area de Direito da CAPES (2014-2018).

E-MAIL: ammaues@uol.com.br

BRENO BAiA MAGALHAES

Possui graduacio (2008), mestrado (2011) e doutorado (2015) em Direito pela
Universidade Federal do Para (UFPA). Foi Visiting Scholar na Washington
College of Law, American University (2015). Pesquisador Visitante na
Universidade Nacional de Lants (2018). Professor da Universidade Federal
do Para (UFPA). Mencao Honrosa no Prémio CAPES de Tese 2016. Suas prin-
cipais reas de atuacdo sdo: Direito Constitucional, Direito Internacional,
Direitos Humanos e Teoria do Direito. Coordenador do PPGD/UFPA.

E-MAIL: brenobaiamag@gmail.com

FLAVIA SILVA DOS SANTOS

Quilombola do Territério Rio Genipauiba. Bacharela em Direito pela
Universidade Federal do Par4 (UFPA). Advogada Popular inscritana Ordem
dos Advogados do Brasil (OAB/PA). Mestra e Doutoranda em Direito no
Programa de Pés-Graduac¢io em Direito (PPGD) da Universidade Federal
do Para (UFPA).

E-MAIL: advocacia.flaviasantos @gmail.com

GILMAR PEREIRA DA SILVA

Doutor em Educacio pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte
(2005). Mestre em Educacio pela Universidade Federal do Rio Grande do
Norte (2002). Graduado em Pedagogia pela Universidade Federal do Para

124


mailto:ammaues@uol.com.br
mailto:brenobaiamag@gmail.com
mailto:advocacia.flaviasantos@gmail.com

(1992). E Professor Titular da Universidade Federal do Par4 e atualmente
exerce o cargo de Reitor (2024-2028) desta Universidade.

E-MAIL: gpsilva@ufpa.br

JANE FELIPE BELTRAO

Antropdloga e historiadora, docente titular e emérita da Universidade
Federal do Pard (UFPA). Bolsista de produtividade em Antropologia,
atuando como docente permanente junto ao Programa de Pés-Graduacao
em Direito (PPGD).

E-MAIL: janebeltrao@gmail.com

JOSE HEDER BENATTI

Professor titular da UFPA, bolsista produtividade em Direito. Membro da
Clinica de Direitos Humanos da Amazoénia (CIDHA/UFPA) e do Science
Panel for the Amazon (SPA — Painel Cientifico para Amazonia, sigla em
inglés), ligado a Rede de Solug¢des para o Desenvolvimento Sustentavel
(SDSN, sigla em inglés), da ONU.

E-MAIL: jbenatti@ufpa.br

JOSE UBIRATAN SOMPRE

Xerente, advogado (OAB/RS) e mestrando em Direito junto ao Programa
de P6s-Graduacdo em Direito (PPGD) da Universidade Federal do Para
(UFPA) no Campus Belém (PA).

E-MAIL: birasompre@gmail.com

KLEBSON SALGADO GLORIA

Negro, quilombola do territério Caldeirdo, Salvaterra/Para. Bacharel
e Licenciado em Etnodesenvolvimento (UFPA). Especialista em
Psicopedagogia Institucional (CESV). Especialista em Gestio Escolar e
Coordenacio Pedagbgica (CESDA). Mestrando em Direito, pelo programa
de P6s-Graduagio em Direito (PPGD) da UFPA, no Campus Belém.

E-MAIL: klebsongloria@gmail.com

125


mailto:gpsilva@ufpa.br
mailto:janebeltrao@gmail.com
mailto:jbenatti@ufpa.br
mailto:birasompre@gmail.com
mailto:klebsongloria@gmail.com

PRICILA AROUCHA PINHEIRO

Quilombola pertencente ao Quilombo Os Paulos, localizado no muni-
cipio de Matinha/MA, Baixada Maranhense. Bacharela em Direito pela
UNICEUMA, advogada popular inscrita na OAB/MA, especialista em
Direitos Humanos (CIDHA/IC]/UFPA) e mestraem Direito (PPGD/UFPA).
Integraa Rede Nacional de Advogadas e Advogados Quilombolas (RENAAQ)
e o Coletivo Juridico Joaozinho do Mangal da CONAQ.

E-MAIL: pricilaprinheiro@gmail.com

SAMELA ATRYLLY LISBOA RAMOS

Quilombola e Ribeirinha da comunidade Araquembaua, localizada no
municipio de Baido/Para. Bacharela em Direito pela Universidade federal
do Para (UFPA). Advogada pela Ordem dos Advogados do Brasil (OAB/PA).
Mestranda em Direito junto ao Programa de P6s-Graduacio em Direito
(PPGD) da UFPA.

E-MAIL: samela.ramos8@gmail.com

126


mailto:pricilaprinheiro@gmail.com
mailto:samela.ramos8@gmail.com




1° EDIGAO dezembro 2025

IMPRESSAO meta

PAPEL MIOLO pbdlen bold 9og/m?
PAPEL CAPA cartdo supremo 300g/m?
TIPOGRAFIA bernier, cervo neue e epica






oderosa narrativa que traz as vozes de
mulheres fortes. Narrativa construida pela
geracao que, via politicas afirmativas,
chega a Universidade Federal do Para. Geragao
que reconhece os ensinamentos de luta pelos
direitos étnicos e racialmente diferenciados
de suas liderancas que durante séculos foram
invisibilizados. Os autores informam quem sao
as mulheres importantes para seus coletivos
e criam histarias de ‘encantes’ que auxiliam
a construir sociedades plurais.

GILMAR PEREIRA DA SILVA
REITOR DA UFPA

APOIO: REALIZACAO:

@CAPES QCNPq QD

ISBN 978-65-6128-154-6




	_Hlk171929102
	OLE_LINK3
	OLE_LINK2
	_Hlk215129466
	OLE_LINK1
	prefácio
	Mulheres de tradiçĀo entre Indígenas e Quilombolas
	Jane Felipe Beltrão
	Almires Martins Machado
	José Heder Benatti

	A erva cura, o estudo transforma: o legado de Sofia Lima dos Santos
	Flávia Silva dos Santos

	Yvy Wera: Terra que brilha 
	Amirele Porto Machado

	Bitor, era como a chamavam Maria Raimunda
	Pricila Aroucha Pinheiro

	Kátia Tônkyre: “Tu foges, para contar a História do povo”
	José Ubiratan Sompré

	Marilaque Rodrigues Cabral: mulher quilombola de Araquembaua
	Sâmela Atrylly Lisboa Ramos

	Ancestralidade e território: uma visĀo que vem de dentro do Quilombo Alto Itacuruçá
	Alex de Souza Maciel 

	Maria Auxiliadora Maciel dos Santos, mulher de coragem
	Klébson Salgado Glória


	Sobre as autoras e os autores



