
ANCESTRALIDADE
E TRADIÇĀO a hora e a vez 

de mulheres  
indígenas e 
quilombolasJane Felipe Beltrão

Almires Martins Machado
José Heder Benatti (ORGS.)



Sofia Lima dos Santos, Kunhã Rendyju, 
Maria Raimunda Bitor, Kátia Tônkyre, 
Marilaque Rodrigues Cabral, Bella 
Pinheiro, Maria Auxiliadora Maciel dos 
Santos... Os nomes que percorrem este 
livro contam muito mais que histórias indi-
viduais, pois neles descobrimos as experi-
ências de povos e comunidades que 
insistem em viver. Transmitir essas histó-
rias comuns é o ato que as faz permanecer. 

São nomes de mulheres que geram, 
alimentam, cuidam, ensinam e lutam. Sem 
elas, palavras teriam sido esquecidas e injus-
tiças prevaleceriam. Com elas, podemos 
contar histórias de direitos humanos. 

O Programa de Pós-Graduação em 
Direito da Universidade Federal do Pará 
(PPGD/UFPA) se dedica a essas histórias há 
mais de duas décadas, construindo alianças 
com indígenas e quilombolas. Nossa história 
também tem nome de mulher: Jane Felipe 
Beltrão. Antropóloga e historiadora reco-
nhecida em todo o país, Jane não hesitou ao 
ser convidada para trabalhar na então 
recém-criada área de direitos humanos, 
tornando-se um dos pilares do PPGD. Suas 
atividades de ensino, pesquisa, extensão e 
orientação contribuíram decisivamente para 
aumentar a qualidade da produção acadê-
mica do Programa e aprofundar seu vínculo 
com a realidade amazônica.



ANCESTRALIDADE
E TRADIÇĀO



ANCESTRALIDADE
E TRADIÇĀO
a hora e a vez de mulheres  
indígenas e quilombolas

Jane Felipe Beltrão
Almires Martins Machado
José Heder Benatti (ORGS.)



ANCESTRALIDADE
E TRADIÇĀO
a hora e a vez de mulheres  
indígenas e quilombolas

Jane Felipe Beltrão
Almires Martins Machado
José Heder Benatti (ORGS.)



Todos os direitos desta edição reservados  
à MV Serviços e Editora Ltda. 

coordenação editorial  Vitor Castro

edição  Marilia Pereira

revisão  Arman Neto

Rua Teotônio Regadas 26 sala 103
20021_360 _ Lapa _ Rio de Janeiro _ RJ
www.morula.com.br _ contato@morula.com.br

 morulaeditorial   morula_editorial

A553

Ancestralidade e tradição: a hora e a vez de mulheres 
indígenas e quilombolas / organização Jane Felipe Beltrão, 
Almires Martins Machado, José Heder Benatti. – 1. ed. – Rio 
de Janeiro: Mórula, 2025.
128 p. ; 23cm.	

Inclui bibliografia
isbn: 978-65-6128-154-6

1. Quilombos – Brasil. 2. Mulheres indígenas – Brasil. 3. 
Mulheres negras – Quilombolas – Brasil. I. Beltrão, Jane 
Felipe. II. Machado, Almires Martins. III. Benatti, José Heder.

25-101836.2	 cdd: 305.48(81)
						    cdu: 316.347(=1-86)-055.2(81)

cip-brasil. catalogação na publicação
sindicato nacional dos editores de livros, rj
Elaborado por Carla Rosa Martins Gonçalves – crb 7/4782



APRESENTAÇÃO

O Programa de Pós-Graduação em Direito da Universidade Federal do Pará 
(PPGD/UFPA) tem se consolidado, nos últimos 20 anos, como referência 
nacional na produção de conhecimento jurídico sobre Direitos Humanos 
comprometido com a inclusão, a diversidade e a transformação social. 
Situado no coração da Amazônia, o PPGD tem como um de seus objetivos 
a crença de que a excelência acadêmica não se mede apenas pela qualidade 
da produção científica ou pelo alcance internacional de suas pesquisas, mas 
também pela capacidade de democratizar o acesso e incorporar, de forma 
ativa e institucionalizada, os saberes e experiências de sujeitos historica-
mente excluídos da pós-graduação.

Nesse espírito, o programa foi pioneiro na UFPA ao adotar políticas 
afirmativas que passaram a integrar sua política permanente de seleção 
e permanência discente desde então. No processo seletivo universal, 
incluiu-se a reserva de vagas para pessoas negras e com deficiência, asso-
ciada a critérios que garantem maior possibilidade de ingresso, como notas 
de corte específicas para candidatos nessas modalidades. Paralelamente, 
estabeleceram-se processos seletivos especiais e simplificados para pessoas 
indígenas, quilombolas, pessoas trans e servidores da UFPA, construídos 
em diálogo com representantes desses grupos e atentos às particularidades 
de cada público. Ao longo do último quadriênio 2021–2024, por exemplo, 
tais medidas resultaram em um crescimento expressivo do número de 
discentes oriundos dessas políticas, que hoje, digo isso sem receio de soar 
piegas, transforma o ambiente de pesquisa do programa.

Esses resultados não se expressam apenas em números, mas na própria 
composição e dinâmica do programa. É cada vez mais comum que o PPGD 
receba, em suas salas de aula e em seus grupos de pesquisa, lideranças 
comunitárias e sujeitos que carregam consigo a memória e as lutas de povos 
indígenas, comunidades quilombolas e coletivos trans, cujas trajetórias 



antes estavam distantes do espaço acadêmico. A presença desses estu-
dantes não apenas amplia o alcance social da pós-graduação, mas também 
transforma a própria agenda científica, incorporando temas e metodolo-
gias diretamente ligados à defesa de direitos, à proteção de territórios e à 
valorização de saberes tradicionais.

Este livro é fruto direto dessa concepção de pós-graduação e de Direitos 
Humanos. O livro é organizado pela equipe que, atualmente, está à 
frente da mais importante disciplina do programa, Teoria dos Direitos 
Humanos: os professores Jane Felipe Beltrão, Almires Martins Machado 
e José Héder Benatti. Capitaneados pela professora emérita Jane Felipe 
Beltrão, cuja atuação foi decisiva para a formulação e implementação 
das políticas afirmativas na UFPA e no PPGD, a obra reúne narrativas 
produzidas por pessoas mestrandas e doutorandas a partir de experiên-
cias vividas como lideranças indígenas e quilombolas da Amazônia. A 
obra nasce no âmbito do projeto Diversidade étnico-racial e os direitos 
territoriais na Amazônia: uma experiência clínica de direitos humanos e 
os povos indígenas e quilombolas, desenvolvido pela Clínica de Direitos 
Humanos da Amazônia (CIDHA/UFPA) e financiado pela Climate and 
Land Use Alliance (CLUA).

As trajetórias aqui reunidas demonstram à sociedade que políticas 
afirmativas não se encerram, simplesmente, na abertura de vagas, mas 
se concretizam na construção de um espaço de permanência, diálogo 
e reconhecimento. Ao tornar visíveis as experiências dessas pessoas, 
povos, grupos e comunidades, o livro reafirma a missão do PPGD de ser 
não apenas um núcleo de excelência acadêmica, mas um centro efetivo 
de transformação social.

Belém, 14 de agosto de 2025.

Breno Baía Magalhães
COORDENADOR DO PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO  
EM DIREITO – PPGD/UFPA



SUMÁRIO

9	 prefácio

	 mulheres de tradição entre  
	 indígenas e quilombolas

	 Jane Felipe Beltrão
	 Almires Martins Machado
	 José Heder Benatti

15	 a erva cura, o estudo transforma:  
	 o legado de sofia lima dos santos

	 Flávia Silva dos Santos

27	 yvy wera: terra que brilha 
	 Amirele Porto Machado

43	 bitor, era como a chamavam  
	 maria raimunda

	 Pricila Aroucha Pinheiro

63	 kátia tônkyre: “tu foges, para  
	 contar a história do povo”

	 José Ubiratan Sompré



83	 marilaque rodrigues cabral:  
	 mulher quilombola de araquembaua

	 Sâmela Atrylly Lisboa Ramos

95	 ancestralidade e território:  
	 uma visão que vem de dentro  
	 do quilombo alto itacuruçá

	 Alex de Souza Maciel 

111	 maria auxiliadora maciel dos santos,  
	 mulher de coragem

	 Klébson Salgado Glória

123	 sobre as autoras e os autores



PREFÁCIO

MULHERES  
DE TRADIÇĀO  
ENTRE  
INDÍGENAS E 
QUILOMBOLAS

tradição e memória

Indígenas e Quilombolas mulheres se mantêm ao longo de suas existên-
cias, entre os povos tradicionais, como força de resistência às injustiças 
que parecem se perpetuar contra os povos originários e transplantados 
para o Continente Americano. As relações desrespeitosas e racistas dos 
colonizadores exigem movimentação constante para evitar o sequestro 
dos direitos conquistados em embates diuturnos que envolvem luta cons-
tante. Luta na qual inúmeras mulheres se destacam.

Considerando a importância das mulheres de tradição e de pertença 
indígena e quilombola, procurou-se neste livro trazer a lume as diversas 
histórias que são fielmente registradas na memória de participantes dos 
coletivos étnica e racialmente diferenciados, nos quais as mestras do saber 
e da tradição se destacaram e são lembradas pelos exemplos e narrativas 
deixadas às gerações que as sucedem.

9



A pergunta que norteou as narrativas que se apresenta foi: quem são 
as indígenas e quilombolas mulheres que pelo conhecimento e movi-
mentação são consideradas líderes de primeira grandeza, mesmo as que 
ancestralizarem? Ancestralizar é uma forma de ressignificar a morte de 
lideranças que permanecem na memória dos coletivos.

Para realização do estudo, contamos com o auxílio inestimável de 
novas lideranças indígenas e quilombolas que, como se diz mais recen-
temente, usam de caneta e papel para complementar a luta contra as situ-
ações de violência que enfrentam. As jovens lideranças, não sem razão, 
descendem de suas antecessoras: são filhos/as e netos/as que chegam a 
cultuar de modo afetivo-político os conhecimentos ancestrais mantidos 
por suas pertenças. 

As narrativas são recheadas de emoção, e, como organizadores/as do 
trabalho, ficamos deveras sensibilizados/as, afinal, o conjunto da obra 
diz muito das mulheres líderes em coletivos tradicionais no Brasil. Mas 
informamos aos leitores/as neófitos/as: há muito mais líderes nos cole-
tivos. Quem sabe com esta publicação outras pessoas tragam as demais 
lideranças, até então invisibilizadas, a conhecimento de pessoas não indí-
genas e não quilombolas.

É importante asseverar que além de jovens lideranças, os/as autores/as 
das narrativas são mestrandos/as e doutorandos/as no campo do Direito, 
portanto, pessoas que possuem experiência empírica e que, hoje, estão 
apurando suas práticas dentro da academia, em importante diálogo com 
aqueles/as profissionais que antes falavam sobre os povos tradicionais 
e que, agora, juntam suas vozes e ciências para comunicar resultados 
mais elaborados e importantes para estimular mudanças de atitudes 
da sociedade nacional.

As lideranças sobre as quais nos dedicamos são mulheres de múlti-
plas dimensões e reconhecidas pelas transformações educacionais que 
empreenderam, atuando na defesa do território e lutando pela igualdade 
e identidade dos povos tradicionais, valorizando as ações de saúde e a 
escolaridade de seus descendentes.

Sofia Lima dos Santos, Kunhã Rendyju, Maria Raimunda Bitor, Kátia 
Tônkyre, Luíza de Marilaque, Bella Pinheiro e Maria Auxiliadora Maciel 

10



dos Santos são vistas a partir de trajetórias que, até ontem, permaneciam 
invisibilizadas e se circunscreviam aos limites internos de seus territórios 
e de territórios adjacentes, para ressurgirem revelando a importância da 
resistência e da memória da atuação política associada aos direitos que o 
Estado teima em olvidar.

a caminhada não se faz só, mas em parceria

O trabalho que apresentamos emerge do projeto Diversidade étnico-racial 
e os direitos territoriais na Amazônia: uma experiência clínica de direitos 
humanos e os povos indígenas e quilombolas, coordenado pela Clínica 
de Direitos Humanos da Amazônia (CIDHA), vinculada ao Programa de 
Pós-Graduação em Direito da Universidade Federal do Pará (PPGD/UFPA) 
que nos oferece suporte acadêmico e físico para o desenvolvimento das 
ações afirmativas financiadas pela Climate and Land Use Alliance (CLUA).

É um projeto iniciado com o objetivo de ampliar as políticas de ações 
afirmativas na UFPA, ao incluir uma seleção especial de discentes, resi-
dentes e voluntários indígenas e quilombolas, com vistas a profissionali-
zação desses grupos e fomentar sua participação em espaços de discussão 
e deliberação. Hoje, o PPGD incorporou vagas para indígenas e quilom-
bolas no processo de seleção, tornando-se uma política institucional.

O livro se constitui em uma possibilidade de ler sobre os/as protago-
nistas dos coletivos/comunidades indígenas e quilombolas a partir de 
companheiros/as de luta que se dispõem em conversas com a finalidade 
de apresentar suas lideranças que são desafiadas a narrar memórias e 
histórias que fundamentam as lutas diárias por direitos étnica e racial-
mente diferenciados.

narrativas e autores/as

Afirmamos que as lideranças que emergem das narrativas possuem seme-
lhanças entre si. São líderes de respeitabilidade reconhecida pelos coletivos/

11



comunidades, responsáveis pelo encaminhamento de seus descendentes, 
cujos exemplos são repetidos cotidianamente.

O capítulo um, denominado “A erva cura, o estudo transforma: o legado 
de Sofia Lima dos Santos”, de autoria de Flávia Silva dos Santos, diz respeito 
ao Território Quilombola Rio Genipaúba no Pará, cujas primeiras famí-
lias chegaram ao território ainda no século XIX. A autora destaca em sua 
narrativa as memórias que mantém sobre a sua liderança maior, a querida 
Tia Sofia, que possuía um carisma invejável e uma disposição de luta que 
arrastava os/as companheiras para resistência.

Na sequência, Amirele Porto Machado brinda os/as leitores/as com 
um texto intitulado “YVY WERA: terra que brilha”, no qual narra que 
Kunhã Redyiju, cujo nome civil é Claudilene Gomes, que embora não saiba 
onde nasceu, se considera pertencente ao coletivo da Reserva Indígena 
de Dourados (RID), apesar de ter morado em outras aldeias, vive desde 
2017 na retomada Yvy wera que abriga Kaiowá e Guarani. Kunhã, embora 
não tenha frequentado os bancos escolares com seus pais, que eram lide-
ranças tradicionais, se tornou aprendiz das práticas necessárias para 
tornar-se guardiã dos conhecimentos ancestrais Guarani e Kaiowá, e 
além de líder política, é uma Nhãdesy, liderança religiosa que possui 
o reconhecimento de seus pares.

O capítulo três, chamado “Bitor, era como a chamavam Maria 
Raimunda”, foi escrito por Pricila Aroucha Pinheiro — sua orgulhosa 
neta, que narra com desenvoltura os feitos e a importância da grande 
liderança de Bitor em prol do quilombo Os Paulos. Pricila trabalhou com 
uma rede de interlocutores/as que aos poucos permitiram à autora juntar 
e emendar com carinho os retalhos da grande colcha de retalhos que nos 
envolve na luta da grande líder do quilombo Os Paulos.

José Ubiratan Sompré traz a público “Kátia Tônkyre: ‘tu foges, para 
contar a história do povo’”, filha de Hõpryre Rônoré Jopikti Payaré, grande 
líder Akrãtikatêjê que resistiu e defendeu seu povo quando da Construção 
da Usina Hidrelétrica de Tucuruí e, mesmo depois do alagamento do terri-
tório de seu povo, continuou a luta na Justiça. A vitória do povo Akrãtikatêjê 
ocorreu em 2011, quando a Eletronorte foi obrigada a indenizar o povo 

12



com a compra de uma terra para compensar a expropriação do terri-
tório violado. A primeira decisão favorável aos Akrãtikatêjê foi dada pelo 
Tribunal Federal Regional (TRF1) em 2011, mas somente em 2021 a decisão 
foi efetivada e a terra entregue ao povo Akrãtikatêjê.

Payaré, o grande líder, faleceu em 2014 sem alcançar viver na ‘nova’ 
terra, mas Tônkyre Akrãtikatêjê, cujo nome civil é Kátia Silene Valdenilson, 
filha do grande líder, assumiu a liderança, tornando-se cacica do povo na 
aldeia Akrãtikatêjê, criada por seu pai em 2008 dentro da Reserva Indígena 
Mãe Maria, sendo a partir de então liderança incansável e respeitada 
dentro e fora da Aldeia, não dando trégua aos ‘inimigos’. A trajetória de 
Kátia é repleta de desafios que, a duras penas, a líder tenta superar, pois 
a movimentação política exige preparo cuidadoso. Kátia acredita no que 
dizia seu pai, chamando atenção para sua predestinação ainda no ventre 
da mãe, que foi gerada para ser líder. Predestinada ou não, Kátia leva a 
luta adiante e é admirada pelos seus pares.

Luiza de Marilaque Rodrigues Cabral, líder quilombola de Araquembaua, 
vem a público a partir da pena de Sâmela Atrylly Lisboa Ramos, no capítulo 
denominado “Narrativa de uma mulher Quilombola de Araquembaua”. 
Conhecida como Marilaque, é pessoa nascida e criada em Ariquembaua 
que se tornou uma líder reconhecida por compartilhar o conhecimento 
ancestral, dedicando-se aos ensinamentos em diversas áreas, procurando 
sempre defender o território e promover a ampliação dos conhecimentos 
necessários ao coletivo. Uma das marcas de Marilaque é o incentivo aos 
jovens para estudar e, dessa forma, auxiliar o desenvolvimento do quilombo 
em face das novas necessidades sociais do coletivo.

Alex de Souza Maciel cola com esmero e carinho retalho a retalho 
costurando a história de “Bella Pinheiro: uma visão que vem de dentro do 
Quilombo Itacuruçá Alto”, apresentando a liderança de uma ‘quilombola 
de fé’ que se forma e milita em Itacuruçá Alto, absorvendo os ensinamentos 
de quem lhe antecede e ensinando os descendentes a serem resistentes.

Maria Auxiliadora Maciel dos Santos, mulher de coragem, segundo 
Klebson Salgado Glória, que ao descrevê-la como uma liderança política 
e espiritual mantém viva as tradições quilombolas de respeito e relação 

13



com a natureza. A grande capacidade de Maria Auxiliadora foi transformar 
um local marcado pela violência e de triste memória para seu povo, desde 
tempos imemoriais, em um território de esperança e construção de iden-
tidade de um povo, a comunidade quilombola de Caldeirão.

Leitores/as, descubram a importância dos povos indígenas e comuni-
dades quilombolas a partir de pessoas que possuem autoridade e respon-
sabilidade para narrar ‘Histórias de resistência’.

Jane Felipe Beltrão
Almires Martins Machado
José Heder Benatti

14



A ERVA CURA,  
O ESTUDO  
TRANSFORMA:  
O LEGADO DE  
SOFIA LIMA  
DOS SANTOS
Flávia Silva dos Santos





o registro que importa

No âmbito dos nossos costumes comunitários quilombolas ancestralizar 
é ressignificar a morte. Concebemos essa passagem como um retorno à 
ancestralidade. E é nesse sentido que a história de vida e lutas comunitá-
rias de Sofia Lima dos Santos será contada neste capítulo.

Em memória comunitária, construída por ocasião da elaboração da 
linha do tempo do Território Quilombola Rio Genipaúba para subsidiar 
o Protocolo de Consulta e Consentimento, Livre, Informado e de Veto, as 
dezenas de famílias ali presentes fizeram um registro coletivo do passado, 
almejando registrar por escrito a história oral. 

O mencionado Protocolo foi aprovado no dia 22 do mês de abril do ano 
de 2023, após o vencimento de muitas etapas comunitárias, inclusive no 
período pandêmico, no qual precisamos recalcular as formas de orga-
nização comunitária para que o vírus da Covid-19 não se disseminasse.

Naquela manhã do dia 18 do mês de março do ano de 2021, as nossas 
anciãs e os nossos anciões indicaram que por volta de 1800 chegaram ali as 
primeiras famílias, fugindo mata adentro para escapar do sistema escravo-
crata. Benedito Lima dos Santos, 65 anos, relembrou que sua bisavó tinha 
sido uma mulher escravizada e contava que seus filhos teriam nascido na 
vigência da Lei do Ventre Livre.

As memórias compartilhadas dão conta de que os antepassados de Sofia 
Lima dos Santos, bem como os de Raimundo Almeida Santos, foram os 
primeiros a chegar no Rio Genipaúba. 

17



Não por acaso, Sofia e Raimundo foram casados e juntos tiveram doze 
filhos. Sofia era conhecida pela comunidade inteira como uma mulher 
sábia, corajosa e que sempre lutou pelo bem comum. Por isso era cari-
nhosamente chamada por todas e todos de Tia Sofia. E é dessa forma que 
será chamada neste texto a partir de então.

Tia Sofia tinha um carisma único. Transmitia uma paz que somente era 
possível alcançar estando ao lado dela. Mas não nos enganemos, a paz não 
tinha relação com passividade ou submissão, muito pelo contrário, era na 
serenidade de Tia Sofia que se encontravam as forças para seguir na luta.

Àquela época não existia comunidade com as configurações de orga-
nização de hoje, mas existia o companheirismo e o cuidado comum. Os 
trabalhos eram compartilhados e tudo o que se colhia também.

A base da comunidade sempre foi a agricultura. As roças eram e são a 
base da economia comunitária e os grupos de famílias seguem em regime 
de mutirão: a cada semana, todas as famílias trabalham juntas em um 
roçado em regime de revezamento, assim, todos têm produção.

Com o passar dos anos foi se construindo o início da organização comu-
nitária que hoje está consolidada. E Tia Sofia esteve presente em absoluta-
mente todas as construções, desde carregar terra em curatá1 para encher 
o piso da barraca (local de encontro e articulação comunitária) até pensar 
em estratégias de sobrevivência coletiva. 

Ela também tinha conhecimento e domínio das ervas que curam. Curou 
muitas enfermidades visíveis e auxiliou naquelas que não era possível ver 
a olho nu. Aquelas que apenas a alma é capaz de sentir. Foi nossa guardiã 
dos saberes da cura ancestral e repassou seus conhecimentos a outras 
mulheres de diversas comunidades para que as práticas se perpetuassem 
na cultura comunitária quilombola.

Sem estudos escolares pela total ausência de políticas públicas educa-
cionais à sua época, Tia Sofia compreendia a importância de os filhos pelo 

1  Casulo que envolve o fruto do inajazeiro até que ele esteja maduro o suficiente para ser 
consumido. Após cumprir seu papel natural, o curatá se abre e cai, sendo utilizado por 
populações tradicionais como recipiente para carregar outros frutos e/ou transportar 
terra, como foi o caso de Tia Sofia.

18



menos aprenderem a ler e a contar, e com muito sacrifício os encaminhou 
em ‘etapas’ à comunidade vizinha e essa ousadia revolucionou o futuro 
educacional formal do Rio Genipaúba, conforme veremos com mais deta-
lhes nas páginas seguintes. 

Tia Sofia nasceu no dia 30 de abril de 1918 e ancestralizou no dia 24 de 
junho de 2004, exatamente no dia de São João, santo celebrado tradicio-
nalmente na comunidade. Um festejo cativante que anualmente renova 
a fé da cultura popular e permanece até hoje.

Seu legado de luta, força, coragem e determinação conduz nossos 
passos e lutas comunitárias e, exatamente por isso, coletivamente nos 
é tão importante produzir e registrar a memória da história da vida e do 
legado dessa liderança mulher, que repercutem e guiam até os dias atuais 
o nosso fazer e viver comunitário.

ancestralidade e resistência

No contexto de busca, de fuga e ao mesmo tempo de retorno à liber-
dade que as mulheres de Conceição das Crioulas constroem, na 
condição de grupo, suas próprias estratégias de afirmação, marcadas 
pela indivisibilidade e a pertença ao território de Conceição das 
Crioulas, com forte protagonismo e a participação ativa em todos 
os momentos da história (Silva, 2012, p. 12).

Os quilombos, desde sua concepção, são espaços de resistência. Assim 
como as mulheres do território de Conceição das Crioulas, do sertão 
de Pernambuco, e as mulheres do Genipaúba, no coração da Amazônia 
brasileira, teciam/tecem a resistência, principalmente na subsistência 
da comunidade.

O momento de construção do Protocolo de consulta também foi espaço 
para registrar as diversidades de vidas existentes no território. Naquela 
ocasião, destacamos as frutas existentes em nosso chão: castanha-do-
-pará (castanheiras centenárias), cupuaçu, açaí, manga (e suas variedades: 

19



bacuri, caiana, comum, maçã, taperebá, rosa, de quilo), jambo (rosa e 
maçã), jenipapo, abiu, bacuri pari e açú, muruci, goiaba, jaca, mumbaca, 
tucumã, inajá, mucajá, ajuru, bacaba, maracujá-do-mato, patauá, andiroba, 
banana, ameixa, tangerina, laranja comum e da terra, melancia, pupunha, 
ingá (batelão, de metro, xixica, comum) taperebá, graviola, mamão, limão 
(galego, do nosso, lima, toranja, doce) abacaxi, sapucaia, carambola, serin-
gueira, mangueiro (mangue), mari, biribá, piquiá, miriti, camapú, araçá, 
coco, cupuí, caju (comum e do mato), entre tantas outras frutas. Outros 
produtos também fazem parte do cotidiano, entre eles: mandioca, maca-
xeira, milho, arroz, jerimum, acará roxo, urucum, pimenta (malagueta 
e de cheiro), maxixe, cuia (cabaça), ipê, pepino-do-mato e batata-doce. 

Também pontuamos as riquezas existentes no nosso rio que é habi-
tado por diversas espécies, tais quais: camarão, tucunaré, pescada, jacundá 
(açú e coroa), baiacu, poraquê, mandubé, madií, acará, intuí, peixe-a-
gulha, candirú, tambaqui, tilápia, tainha, tariíra, acari, bacu, carataí (açú 
e comum), mapará, muçum, aracu, arraia, rebeca, pirarara, sarapó, jijú, 
matupiri, andungue (cachorro de padre), entre outros. Há também espé-
cies como caramujo, sarara, areroa e lagosta. 

Destacamos ainda a diversidade de animais: cutia, macaco, paca, tatu, 
mucura, raposa, veado, jabuti, tartaruga, porco-do-mato (queixada), soiá, 
tamanduá, jacuraru, preguiça, camaleão, porco-espinho, onça, peru, 
galinha, cuamim (quati), pato, abelha, cuandú, cobra (surucucu, jiboia, 
jararaca, sacai, coral, d’água) borboleta, lagarto, besouros, beija-flor, 
joaninha, vagalume, tracupeuá, sapo, cigarra, aranha, grilo, lacraia, tucan-
deira, formiga, cupim, punha-mesa, cachorro-do-mato, lontra, capivara, 
entre outros animais, como insetos e peçonhentos. 

Nós não conhecemos os nomes científicos de vegetais e animais, entre-
tanto, sabemos como identificá-los, pois aprendemos desde pequeninos 
com os mais velhos.

A existência de todas essas espécies é oriunda do cuidado de muitas 
mulheres que sempre souberam da importância de preservar as mais 
variadas formas de vida. Tia Sofia continuava as lutas das mulheres que 
a antecederam, como a de sua própria mãe, Rosa Honorato Lima. As 
mulheres labutavam na agricultura, sem deixar que nenhuma espécie se 

20



acabasse, e para além disso, buscavam meios de sobrevivência coletiva, e 
aqui cabe um recorte à uma dessas estratégias comunitárias de sobreviver.

O ‘pupu’ era um aviso sonoro de socorro. Todas e todos os moradores 
sabiam que quando ele era entoado, havia alguém doente. À época, não 
havia barcos motorizados na comunidade. A única forma de acessar e de 
sair do território era pelo leito do Rio. Então, quando havia alguém doente 
era emitido o grito ‘pupu’ de forma contínua. Todos reconheciam que vinha 
alguém doente pelo rio e aquelas pessoas com mais agilidade no remo 
pegavam os seus barcos e iam para a ponta dos miritizeiros2 aguardar a 
chegada da canoa com o doente, para seguir remando até a sede na cidade. 
O ‘pupu’ como aviso de solidariedade salvou muitas vidas ao longo do rio.

O exemplo acima demonstra a importância da luta coletiva pela sobrevi-
vência. Todos os direitos conquistados, ainda que insuficientes, são oriundos 
de articulações e lutas comunitárias, e reforçam a potência das mobilizações 
sociais das bases das comunidades que seguem em resistência para expandir 
a efetivação de direitos. A luta é constante em face da colonialidade.

a educação comunitária quilombola  
e a educação escolar quilombola

Vou aprender a ler para ensinar meus camaradas!
Vou aprender a ler para ensinar meus camaradas! 
(Capinan; Mendes, 2003)3.

Mesmo sem ser escolarizada, Tia Sofia tinha ciência da importância dos 
estudos. Com muito esforço e em ‘etapas’, encaminhou seus filhos para que 
aprendessem a ler, escrever e contar. A escola ficava em outro rio, então, 

2  O miritizeiro é árvore do miriti ou buruti. O seu caule é longo e mantém espessura 
similar do início ao fim. O que permite que os moradores o utilizem como ponte das casas 
até a beira do rio, permitindo um acesso razoável.
3  É para escutar e se emocionar tanto pela letra, como pela música que traz tambores 
poderosos e, especialmente, pela poderosa voz de Maria Bethânia.

21



as filhas e os filhos de Tia Sofia precisavam sair horas antes do início da 
aula para seguirem remando, às vezes contramaré, para chegar à escola. 
Quando chovia ou quando algum buraco se formava no fundo da canoa 
e ela afundava, todo o material, costurado à mão, era perdido. Conforme 
informei linhas atrás, não havia barcos motorizados; canoas a remo eram 
os únicos meios de transporte.

E foi exatamente da determinação de Tia Sofia para que seus filhos estu-
dassem que nasceu a primeira professora da comunidade. Davina Lima 
dos Santos, sua terceira filha, lecionava voluntariamente para as crianças 
da comunidade na sala da casa de seus pais, que foi a primeira sala de aula 
do Rio Genipaúba. Dessa forma, as crianças não precisavam passar por 
todos os sacrifícios necessários para se chegar à escola no outro rio. Eram 
alfabetizadas a partir da organização e esforços da própria comunidade.

Mais adiante, na barraca da comunidade, de chão de barro batido, 
coberto de palha e com móveis feitos de madeira da região, foi sediada 
a Escola Sagrado Coração de Jesus. À época, outra filha de Sofia atuava 
como professora, a senhora Maria das Graças, que recebia uma colabo-
ração mensal da Prelazia de Abaetetuba, que hoje é a Diocese do muni-
cípio de Abaetetuba.

Depois de alguns anos, a comunidade se organizou e foi cobrar do 
prefeito que o município pagasse as professoras. Foi então que se começou 
a receber meio salário-mínimo. O padre da época se dispôs a ir falar com 
o prefeito sobre a necessidade de aumento de salário e assim o fizeram, 
mas receberam como resposta que caso não estivessem satisfeitos, era para 
entregarem a vaga, pois havia uma fila enorme de gente querendo entrar.

Passados os anos, em 1993, a escola migrou para a sala de outros mora-
dores da comunidade, que com o auxílio da Associação dos Moradores das 
Ilhas de Abaetetuba (AMIA), ofertava a educação infantil e pré-escolar. 

A conquista do prédio físico da escola com duas salas de aula aconteceu 
em 04 de março de 1988, e assim a escola foi cadastrada no sistema de 
merenda escolar, recebendo o que lhe cabe até hoje. Entretanto, a escola 
passou a chamar-se 04 de Março, contrariando a decisão da comunidade, 
que a denominou Sagrado Coração de Jesus.

22



Aqui precisamos refletir sobre essa explícita violação aos direitos 
tradicionais da comunidade, concretizada pela imposição da coloniali-
dade em ter a sua vontade privilegiada, desprezando as lutas e as esco-
lhas comunitárias.

Por muito tempo, a luta pelo verdadeiro nome da escola ficou ador-
mecida, mas por ocasião da construção da linha do tempo comunitária, a 
questão emergiu e começamos a mobilização para que o nome seja alte-
rado conforme a decisão da comunidade.

Além da questão supracitada, durante muitas décadas os docentes 
vinham da cidade para dar aulas na comunidade, e na maioria das vezes 
desconsideravam os saberes e as tradições locais, criando um distancia-
mento entre a escola e a comunidade.

Com muita luta e resistência, essa realidade foi se alterando. A comuni-
dade conseguiu, por meio de mobilizações coletivas, ocupar todos os cargos 
da escola: profissionais de apoio, docentes e gestão são quilombolas resi-
dentes no Rio Genipaúba. A ponte da escola também foi construída. Hoje 
temos uma ponte segura, de concreto, que possibilita a chegada tranquila 
das margens do rio até as dependências da escola, que teve o prédio refor-
mado para inserir um refeitório. Melhorias ainda são necessárias, bem 
como a ampliação do número de salas de aulas, que no momento são apenas 
duas, e ainda travamos luta pela erradicação das classes multisseriadas.

A comunidade segue encaminhando em conjunto com a escola todas 
as questões. Exemplo disso é a atuação do conselho escolar que conta 
com representações da comunidade e pauta todos os desafios que ainda 
precisam ser enfrentados, sendo um deles a elaboração do projeto polí-
tico pedagógico (PPP), de fato construído e implementado comunitaria-
mente. O PPP existente não é adequado à comunidade e sequer é utilizado.

As construções comunitárias reforçam que a educação escolar quilom-
bola “é a educação viva, que nasce do saber do próprio povo, para devolver a 
esse mesmo povo o que lhe foi negado e por isso, valoriza, reconhece, forta-
lece, identifica, partilha, qualifica os saberes e os conhecimentos locais” 
(Silva, 2012, p. 167), e para isso não precisa ignorar os conhecimentos 
universais, se tornando uma educação que busca “emancipar o homem e 
a mulher e se transforma em instrumentos de luta” (Silva, 2012, p. 167).

23



Tia Sofia não conhecia o termo emancipação, mas, na prática, tornou a 
emancipação uma realidade dentro da luta comunitária. Sua inquietação 
com a situação vivenciada, sua ousadia de encaminhar os filhos a outro 
rio para estudar, de recomeçar a criar cada caderno molhado e destruído 
pela chuva ou por alagamentos foi crucial para o início da educação escolar 
quilombola dentro do Rio Genipaúba.

o legado de tia sofia permanece vivo!

Tia Sofia em vida terrena foi uma liderança essencial para a existência de 
nossa comunidade e para o nascimento das gerações que a sucederam, e 
ancestralizada, tornou-se uma entidade que continua a guiar os nossos 
passos coletivos.

A coragem e a determinação da mulher que criou doze filhos bioló-
gicos e foi mãe de aconselhamentos e cuidados de uma comunidade inteira 
seguem inspirando o fazer e o viver em comunidade. 

O ensinamento das práticas ancestrais de manuseio das ervas cura-
tivas promove, ainda hoje, a cura de muitas enfermidades presentes no 
território. A terra segue sendo nossa maior aliada para sobreviver e Tia 
Sofia ensinou isso não apenas com suas sábias palavras, mas principal-
mente com suas ações.	

A luta pela educação escolar na comunidade traz em si o legado de Tia 
Sofia, que mesmo sem ter frequentado a escola, lutou pela alfabetização 
não apenas de seus doze filhos, pois oportunizou a alfabetização de uma 
comunidade inteira.

A luta de Tia Sofia reverberou em todas as conquistas que alcançamos e 
reverberará em todas as tentativas de alcançar os direitos que ainda nos são 
confiscados. Tia Sofia, presente! Ontem, hoje e sempre!

24



referências

brasil. Ato das Disposições Constitucionais Transitórias. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.
htm#adct. Acesso em 31 de outubro de 2023.

brasil. Constituição Federal de 1988. Promulgada em 5 de outubro de 1988. 
Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/
constituicao.htm. Acesso em 31 de outubro de 2023.

brasil. Decreto 10.088, de 5 de novembro de 2019. Consolida atos normativos 
editados pelo Poder Executivo Federal que dispõem sobre a promul-
gação de convenções e recomendações da Organização Internacional 
do Trabalho — OIT ratificadas pela República Federativa do Brasil. 
Brasília, DF: Presidência da República, [2003].

brasil. Decreto nº 4.887, de 20 de novembro de 2003. Regulamenta o proce-
dimento para identificação, reconhecimento, delimitação, demarcação 
e titulação das terras ocupadas por remanescentes das comunidades dos 
quilombos de que trata o art. 68 do Ato das Disposições Constitucionais 
Transitórias. Brasília, DF: Presidência da República, [2003].

brasil. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar 
Quilombola, da Câmara de Educação Básica do Conselho Nacional de 
Educação. Brasília, DF, Conselho Nacional de Educação, [2012].

brasil. Lei 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o Estatuto da Criança 
e do Adolescente e dá outras providências. Brasília, DF: Presidência 
da República, [1990].

brasil. Lei 9.394 de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases 
da educação nacional. Brasília, DF: Presidência da República, [1996].

capinan; mendes, Joao Roberto Caribe Mendes. “Yáyá Massemba”. In: 
bethânia, Maria. Brasileirinho. Quintada, 2003.

Genipaúba, Território Quilombola titulado em 05 de junho de 2022. 
Construção da Linha do Tempo Comunitária. Pará, Brasil, 18 de março 
de 2021. (Inédito)

25

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm#adct
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm#adct
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm


santos, Benedito. Entrevista Oral [gravada] realizada por Flávia Silva 
dos Santos. Comunidade Quilombola Rio Genipaúba. Pará, 25 de 
julho de 2024.

silva, Givânia Maria da. Educação como processo de luta política: A experi-
ência de “educação diferenciada” do território quilombola de conceição 
das crioulas. Dissertação de Mestrado, Universidade de Brasília. 
Repositório Institucional da Universidade de Brasília. 2012. Disponível 
em: https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/12533/1/2012_
GivaniaMariadaSilva.pdf.

26

https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/12533/1/2012_GivaniaMariadaSilva.pdf
https://repositorio.unb.br/bitstream/10482/12533/1/2012_GivaniaMariadaSilva.pdf


YVY WERA:  
TERRA QUE  
BRILHA 
Amirele Porto Machado



Nhãndesy Kunhã Rendyju (Claudilene Gomes), em frente a Oga pysy em sua 
casa, fazendo o Jehovasa ao iniciar a entrevista concedida a mim. Na cabeça 
usa o Jeguaka (como se fosse um diadema, usado pelos Kaiowá) e nas mãos 
segura o Takuapu (instrumento feito de bambu utilizado durante a reza).  
Foto feita por ocasião da Retomada Yvy Wera em 8 de agosto de 2024. 



kunhã rendyju: mulher brilhante

Antes de começar a conversa com a Nhãndesy1 Kunhã Rendyju,2 cujo 
nome civil é Claudilene Gomes,3 ela fez um jehovasa4, manifestação que 
é o modo Guarani e Kaiowá de viver e iniciar uma atividade. É uma reza 
considerada indispensável para iniciar algo, pois pedir a benção das divin-
dades é de fundamental importância.

Durante a entrevista5, Nhãndesy Kunhã Rendyju (Claudilene Gomes) 
relatou que quando chegou na região, ainda havia muitas coisas boas, refe-
rindo-se à caça, à pesca e aos espaços para plantar. Infelizmente, a Reserva 
Indígena de Dourados (RID) mudou muito. Hoje falta segurança, água, 
espaços para plantar e, principalmente, condições para exercer o modo 

1  Entre nós, Nhãdesy corresponde à nossa mãe. É uma liderança feminina religiosa 
tradicional. Representa o cuidado, a fertilidade e a sabedoria ancestral.
2  O nome da interlocutora significa mulher de brilho dourado ou mulher que brilha dourado.
3  Para facilitar a leitura, ao longo do capítulo usa-se o nome original e o nome civil para 
melhor fixação pelo leitor.
4  Canto-reza Guarani/Kaiowá, para dar forças, abençoar e afastar os males que possam 
surgir na jornada que se aproxima. Para toda e qualquer ação, se faz a reza e o jehovasa. O 
ato é acompanhado pela movimentação dos braços, fazendo o sinal de retirada de forças 
não desejadas e a absorção de forças que favoreçam os quem participam da ação.
5  Entre nós não usamos entrevista, pois somos parentes. Na verdade, entabulamos uma 
conversa amigável com a finalidade de ouvir nossa anfitriã. A escuta entre nós é um ato 
respeitoso para com os mais velhos.

29



de vida tradicional. Segundo ela, não é que seja uma aldeia ruim, mas ela 
‘encheu’ demais (cresceu demograficamente) se tornou ‘sufocante’ (sem 
boas condições de vida). A RID compreende cerca de 18 mil pessoas indí-
genas6 em um espaço de aproximadamente 3.600 hectares. Por isso, os 
coletivos étnicos buscam, desde sempre, territórios da tradição, onde se 
possa viver de acordo com os costumes ou viver plenamente de acordo 
com a cultura. Foram em busca da Yvy maraney.7 

Kunhã Rendyju (Claudilene) é uma importante protagonista feminina 
na sua região, sobretudo para o seu povo Kaiowá e Guarani. Juntamente 
com seu marido, lideram a retomada, e estão à frente das principais festivi-
dades realizadas no decorrer do ano, como Kunumi8, Jeroky9, Nhēmogarai 
mitã10, entre outras. Além de realizarem essas festividades, no espaço da 
Oga pysy11 se realizam oficinas culturais de pintura, música, teatro, audio-
visual, dentre as múltiplas atividades de tradição ou incorporadas pela 
comunidade na convivência interétnica.

6  Dados registrados pela Secretaria Especial de Saúde Indígena (SESAI), do Ministério 
da Saúde (MS), em 2023.
7  Em busca da Terra sem males.
8  É um ritual de passagem para meninos, no qual se ensina a caçar, pescar, plantar, 
construir casa, fazer artefatos artesanais, comer saudável e moldar o caráter para que seja 
uma pessoa de bom coração e siga um caminho correto no mundo físico. O momento é 
marcado pela perfuração abaixo do lábio. Espiritualmente, o ritual purifica e fortalece a 
alma. Durante o ritual são repassados os conhecimentos tradicionais de ordem religiosa, 
como rezas, conhecimento de remédios tradicionais, entre tantos outros saberes. É um 
dos momentos mais importantes da vida do menino Guarani/Kaiowá que, a partir de 
então, se torna homem. 
9  Diz respeito a cantos, danças e festas.
10  Ritual de nominação que, mal comparando, se assemelha ao batizado de diversas reli-
giões do mundo não indígena (mundo do ‘branco’) quando se reza para que a Nhandesy 
ou Nhandru (líder religioso homem) nomeie a criança em língua Guarani e Kaiowa. Pode 
ser pensado como produção de uma certidão de nascimento.
11  Casa tradicional Guarani/Kaiowá, feita de sapé e bambu, onde se realizam os rituais 
e orações.

30



Compõem o quadro de reuniões ou conselhos da tradição compreen-
dendo as lideranças, o Aty Guasu12 e a Kunhangue Aty Guasu13, e parti-
cipam ativamente de mobilizações como o Acampamento Terra Livre 
(ATL), realizado há 21 anos por ocasião do Abril Indígena, em Brasília. 

Kunhã Redyju (Claudilene), nossa entrevistada, conta que não teve 
muito estudo, pois à época seus pais não entendiam o quanto seria impor-
tante, a partir de então, ter estudos (escolarização). Como seus pais eram 
lideranças políticas tradicionais, ela foi aprendiz, e a prioridade para ela foi 
aprender tudo que eles sabiam em relação à cultura, o que a fez tornar-se 
guardiã dos conhecimentos ancestrais Guarani e Kaiowá, fato que hoje 
permite o reconhecimento com Nhãndesy.

Particularmente, considero-a uma verdadeira mestra. Ela consegue ‘ler’ 
a pessoa apenas pela forma de falar. Ela possui muitos conhecimentos. Sabe 
se comunicar perfeitamente com a natureza e te faz ‘viajar’ pelas lindas 
maneiras de ver o mundo e toda a criação sob a ótica Guarani/Kaiowá, o 
que é algo importante para nós, indígenas. No entanto, líderes religiosos 
como as nhãndesy e nhanderu possuem um conhecimento inigualável. 
Eles de fato são uma força de suporte para nós que precisamos sair da 
Aldeia para enfrentar o mundo lá fora. Kunhã Rendyju (Claudilene) tem 
pouca familiaridade com a língua portuguesa, por isso torna-se um pouco 
difícil transcrever suas palavras carregadas de conhecimento, filosofia e 
sentimentos que ela deixa transparecer durante uma conversa. Ela é a 
guardiã do território, das memórias e do conhecimento tradicional. Luta 
bravamente todos os dias para que o tekoha siga brilhando (Yvy Werá).

12  Denominação de grande assembleia do povo Guarani e Kaiowá para tomada de decisões 
em benefício da coletividade. 
13  Referência à grande assembleia das mulheres Guarani e Kaiowa que reafirma seu 
protagonismo nas tomadas de decisão.

31



a busca pela terra sem males

O território para os indígenas é espaço social que vai muito além do mero 
espaço físico. É o lugar no qual se tem alegria, tranquilidade e se pode 
viver de acordo com as suas identidades, costumes, línguas e tradições. É 
o território onde se pode ver a lua mais iluminada, olhar cuidadosamente 
as estrelas do céu, além de assistir um lindo nascer e pôr do sol. É o local 
onde a mãe terra14 conversa com seus filhos da maneira mais genuína e 
sincera. Lá há vida e abundância, pois aqui se apresenta as premissas do 
corpo território, a Nhandesy mãe terrena, se conectando com a mãe terra 
para juntas, cuidar de seus filhos. Ambas se unem para mostrar a beleza 
do tekoha e com isso ter a inspiração para proferir as belas palavras, argu-
mentando a favor de um direito originário.

Por isso, se exige do indígena o máximo respeito, como bem exempli-
fica Almires Machado, do povo Guarani:

[a] natureza de relacionamento do indígena com a terra é de filia-
ção. A terra é sua mãe generosa que tudo oferece aos seus filhos, em 
troca requer respeito, que é premissa de vida. A terra é sagrada, nela 
está a morada dos espíritos de seus ancestrais, ela não é somente 
meio de produção de alimentos, mas é parte do próprio indígena 
(Machado, 2009, p. 44).

Isso é tekoha.15 Somente nesae lugar se pode desenvolver o teko joja16 
e teko porã.17 Seus pais eram nhanderu18 e nhãndesy, e ela aprendeu com 
eles, portanto, agora precisa ensinar aos seus oito filhos os conhecimentos  
adquiridos para não perder a conexão entre o mundo físico e espiritual. 

14  A relação do indígena com o território é de filiação. Toda vida existente é sustentada 
pela mãe-terra. No território, a mãe dialoga com os filhos através da natureza, dos animais, 
do céu etc. 
15  Aldeia, o lugar onde há vida, felicidade e permite o exercício do nosso modo de ser.
16  O modo harmônico e coeso de viver. Não há individualismo, pois se trabalha pelo 
coletivo, produzindo relações equilibradas em relação aos outros seres e coisas.
17  Modo de agir a partir de uma boa conduta. 
18  Nosso pai. Líder religioso tradicional. Correspondente masculino de nhãndesy.

32



Só alguém como Kunhã Redyju (Claudilene) pode conversar com os jara19 
e proteger o tekoha, como explica Eliel Benites Kaiowá:

[as] orientações indígenas guarani e kaiowá no tempo e no espaço 
estão ligadas na perspectiva de manter a sua relação com os teko 
jára, como os ancestrais o faziam, as quais orientam toda a dinâ-
mica das relações sociais e mobilidade espacial nos dias de hoje. 
O cultivo das experiências dos antepassados como as técnicas de 
produções, as cerimônias, as construções, por exemplo, são prá-
ticas cotidianas que, além de serem úteis, os mantêm ligados a 
esses patamares. Cultivando essas experiências, entende-se que a 
temporalidade destes mundos cosmológicos pode-se conectar ou se 
estender ao mundo “real”, o mundo vivido no agora, referencian-
do-se para o caminho do futuro, permitindo a conexão permanente 
dos caminhos humanos com estes guardiões (Benites, 2021, p. 71).

Com a chegada dos karai kuera20, muita coisa mudou. Em relação à 
vivência na RID, a nhãndesy narra sobre os perigos, principalmente, por 
ter uma rodovia movimentada que corta a Reserva e passa em frente a casa 
que morava. Muitos karai que se casaram com indígenas e foram morar 
na aldeia, trouxeram consigo a desunião. 

É verdade, eles não trabalham mais unidos, os karai (não indígena) não 
sabem trabalhar unidos, antigamente não era assim. No passado, nós divi-
díamos a comida e fazia reza antes da alimentação para agradecer por ter 
plantação (Kunhã Redyju [Claudilene Gomes], em 8 de agosto de 2024).

Nossa nhãndesy, ao mudar-se para a Retomada, o fez na tentativa de 
afastar os males que cercam a aldeia, evitando que se aproximassem da 
nova morada em terras que foram invadidas pelos não indígenas. Ao reali-
zarem suas rezas, empunharem seus maracás, os brancos que passavam pela 
rodovia sem entender a religiosidade manifesta pelos indígenas passaram a 
classificar Claudilene como ‘bruxa’, como se as rezas que compreendem os 
rituais fosse algo ruim ou prejudicial a alguém. O fato pode ser registrado 

19  Guardiões/donos/senhores no plano espiritual.
20  Termo utilizado para se referir aos não indígenas e/ou colonizadores. 

33



como prática de intolerância religiosa contra Kunhã Redyju (Claudilene) 
e seus familiares. A partir dos relatórios da Kunhãngue Aty Guasu, se tem 
acesso às violações sofridas pelas nhãndesys. No Mato Grosso do Sul os 
ataques ao corpo-território21, sobretudo das mulheres kaiowá e guarani, 
têm se intensificado e elas são alvos frequentes, especialmente quando se 
trata de nhãndesy, revela nossa interlocutora.

Mesmo com todos os problemas de acesso a saneamento básico, ausência 
de escolas, falta de atendimento de saúde, entre tantas outras mazelas, 
nossas retomadas carregam um importante papel na continuação do modo 
de vida tradicional, o qual não se pode perder. Razão pela qual a vida nas 
retomadas importa. A ação não pode ser mensurada em termos materiais, 
pois a ‘kaiowalização’ dos territórios significa um recomeço sob as dire-
trizes aprendidas com os naderus e as nhãdesys, com os ascendentes, e 
ainda com os mais velhos. Vidas não têm preço.

Durante nossa conversa, Kunhã Redyju (Claudilene) relata que os 
principais motivos de estar em retomada territorial se dá pelo fato de que, 
atualmente, na Reserva Indígena de Dourados não há mais espaço para 
plantar. As plantações que existem são as do homem branco (invasor) que 
usa maquinários, passam venenos nos terrenos e nem rezam solicitando 
fartura, por exemplo, fato que ofende a mãe terra.

A Terra não abençoada pela encomenda da nhãndesy produz alimento 
prejudicial à saúde. Como o tekoha é sagrado, a partir das rezas que se faz 
para adentrar o território antes de construir casas para morar, pede-se a 
benção a todos os jaras. Assim, quando se for plantar alimentos tradicionais 
como feijão, abóbora, milho, mandioca, entre outros produtos que compõem 
a dieta tradicional, eles crescem saudáveis, pois a terra foi nutrida, gerando 
alimentos abençoados, alimentos que por certo não trarão doenças. Hoje 
em dia, as crianças estão de olho na comida do homem branco e isso não é 
bom. Segundo Kunhã Redyju (Claudilene) nos ensina, é preciso ensinar 

21  A perspectiva indígena refere-se ao corpo-território como aquele que não desvincula 
a terra do corpo humano, uma vez que viemos da mãe terra, natureza. Portanto, cada 
corpo físico é uma parte do território ancestral. Se a terra é violada e sofre, o corpo físico 
consequentemente é violado esofre, e vice-versa.

34



como preparar os remédios tradicionais e aplicar os conhecimentos indí-
genas relativos ao tratamento da saúde e da doença. As pessoas pensam 
que quando plantam elas vão colher para o bem, como forma de manter a 
saúde. Isso é verdade. Quando se planta, também estamos nutrindo a terra 
e ela nos recompensa gerando bons frutos. Para continuar exercendo os 
cuidados tradicionais, devemos manter as ‘plantas de quintal’. Mas como 
mantê-las ‘sem quintal’, sem espaço para cultivá-las?

De diversas maneiras podemos explicar a importância do corpo terri-
tório para continuação do nosso modo de vida. 

Kunhã Redyju (Claudilene) relata que dos oito filhos que teve, quando 
eram crianças, jamais foram cuidados pelos métodos ‘dos brancos’, pois 
como os pais dela repassaram os conhecimentos, ela sabia exatamente o 
que precisava fazer para cada tipo de doença ou enfermidade que seus filhos 
apresentavam. Hoje, eles são pessoas saudáveis e raramente ficam doentes, 
uma vez que foram criados com remédio do mato e a benção dos jara. 

É importante saber a respeito da saúde indígena. De acordo com a nossa 
interlocutora, para cuidar de crianças, mulheres em puerpério, homens e 
idosos se requer conhecimento adequado para tal cuidado. Antigamente, 
não existia a tecnologia de hoje, mas os povos indígenas detêm os conhe-
cimentos de remédios para todos os tipos de doença, seja para prevenir, 
seja para tratar muito antes da invasão dos brancos.

A busca por uma terra onde não há mais maldade é ameaçada quando 
os brancos adentram os espaços indígenas. A retomada Yvy Wera fica 
muito próxima a uma das rodovias que contornam Dourados (MS). Do 
outro lado estão os condomínios de luxo, e esse fator influencia negativa-
mente a vivência na comunidade, pois cotidianamente há grande fluxo de 
caminhões que deixam alimentos nos armazéns próximos, aumentando 
a desigualdade entre a aldeia e o mundo urbano.

desafios enfrentados na retomada

Durante a conversa, Kunhã Rendyju (Claudilene) se mostra preocupada 
tanto com a aldeia quanto em relação a retomada, ambas estão muito 

35



próximas da cidade, pois para crianças e jovens, o exemplo do mundo 
urbano traz efeitos sociais pouco desejáveis. A convivência não se apre-
senta saudável do ponto de vista indígena. 

Uma das principais lutas de vida que nossa protagonista considera 
importante é a preparação de crianças e jovens nos moldes da tradição, pois 
eles assumirão e continuarão a luta pelo território em um futuro próximo 
e precisam ser firmes na defesa de seu povo. Diz ela:

nosso povo sofre muito. Nós, Guarani/Kaiowá, nascemos junto 
com a terra, cuidamos dela, temos amor por ela, ela é nossa mãe e 
é nossa casa. O branco insiste tanto em tirar de nós. Eu não tenho 
muito estudo, mas eu sei que eu tenho meus direitos de viver aqui. 
Nesse território, já derramaram muito sangue para proteger. Há 
poucos dias meu irmão foi atropelado na rodovia, e quem vai ser 
culpado por isso? Ele perdeu a vida. A única coisa que podemos 
fazer é rezar para ele encontrar o caminho de descanso. Os não 
indígenas falam que a terra é deles, mas não é. Estamos aqui antes 
deles chegarem. Eles não têm e não sabem ter compaixão pela terra. 
Se eu tivesse estudado, eu ia levar documento para as autoridades 
até que eles demarcassem o nosso território e prometessem segu-
rança: não faltar água. Eu não tive oportunidade, então eu incen-
tivo meus filhos a continuarem essa luta (Entrevista concedida 
em 8 de agosto de 2024).

Na retomada não há escola. Nossos filhos precisam ir estudar e traba-
lhar na cidade, e Kunhã Redyju (Claudilene) não quer que pensem ou 
digam a eles que não ‘são ninguém’. Nesse sentido, para melhor exempli-
ficar o que ela quer dizer com isso, recorro a Almires Machado, do povo 
Guarani, que explica:

historicamente nós, enquanto indígenas, sofremos de um mal 
pensado e praticado, é a invisibilidade, seguida de perto pelo silen-
ciamento, apagamento, negação e exclusão na construção da sociedade 
brasileira, estereotipados como vagabundos, indolentes, indô-
mitos, selvagens, preguiçosos, alcoólatras, ladrões, entraves para o 
progresso, juridicamente incapazes, sem história, sem cultura, povos 
do passado, primitivos, o outro sem valor. (Machado, 2019, p. 77)

36



Hoje, entendendo a importância de estudar, Kunhã Redyju (Claudilene) 
diz querer que seus filhos saibam os conhecimentos ocidentais e, prin-
cipalmente, dar conta dos conhecimentos tradicionais para alcançar e 
produzir uma conexão entre eles, como ensina Gersem Luciano, pessoa 
de pertença Baniwa, educação é uma possibilidade de manejo e domesti-
cação do mundo, lutamos sempre entre a escola ideal, pensada pelo cole-
tivo e a escola real, obtida após muita luta (Luciano, 2011). Esse foi um 
dos motivos pelos quais ela e o marido escolherem estar na retomada, 
pois eles conseguem no dia a dia praticar a cultura e não deixá-la de lado, 
mesmo quando se precisa viver entre os brancos invasores.

Kunhã Redyju (Claudilene) se mostra apreensiva, pois sempre há 
fazendeiros, ou pessoas que trabalham para os ditos fazendeiros, amea-
çando o povo indígena que está nas retomadas. Às vezes de lá (refere-se 
às fazendas/sítios que estão próximos da aldeia), eles atiram por cima da 
retomada. Ela diz ter muito medo de que seus filhos não voltem quando 
saem de casa, quer seja para trabalhar, estudar ou até mesmo passear, 
porque há muita maldade no coração do homem branco. Entretanto, não 
há escolha para as pessoas indígenas. Hoje não é possível viver apenas com 
os recursos encontrados na aldeia, é preciso vender sua força de trabalho 
para se receber o salário e comprar o que não se pode produzir na aldeia. 

Houve um período em que as casas de reza do nosso povo eram quei-
madas com muita frequência. Infelizmente, o fato resultou que inúmeras 
famílias fossem exterminadas de forma carbonizada em alguns desses 
ataques, pois não tiveram tempo de fugir, uma vez que os criminosos 
atacavam durante a noite, enquanto as pessoas dormiam. Com medo do 
fato acontecer com sua família, foram obrigadas a construir casas de alve-
naria. Hoje se utiliza da oga pysy por ocasião de festividades. Elas são 
parte do nosso patrimônio, são importantes na região de Dourados/MS. 
Na verdade, existem poucas casas tradicionais Guarani/Kaiowá que esca-
param dos incêndios premeditados. Além do que, nos dias atuais, está 
difícil a sua construção devido à escassez dos materiais utilizados, prin-
cipalmente o sapé. A importância de se construir uma casa tradicional 
mostra-se ao entender a conexão com a busca da terra sem males, uma vez 
que ao se construir uma casa de reza, a porta deve ser direcionada a leste, 

37



onde o sol nasce. Então, pela manhã, quando a luz do sol penetrar dentro 
da casa, receberá a benção da visita de nhãnderuvusu22 que se expandirá 
por todo o tekoha (Benites, 2021).

Kunhã Redyju (Claudilene) conta que muitos perguntam por que 
mudaram para a retomada, pois consideram a aldeia melhor, e ela explica 
que ao olhar para a casa de reza ou para a plantação na retomada, mesmo 
que pequena, sente alívio e alegria em poder estar exercendo tudo o que 
aprendeu com seus pais durante toda a vida. 

para finalizar

Deixo, a seguir, a imagem capturada por mim na Oga pysy na Retomada 
Yvy Werá, ao entardecer, onde o céu estrelado, juntamente com a lua, 
mistura-se com os resquícios de um lindo pôr do sol. Observem a luz inci-
dindo sobre a oga pysy, e o que resulta é o brilho do território.

De fato, o ambiente da aldeia ou retomada é inexplicável. Percebi isso 
de forma nítida ao morar na cidade, mesmo que temporariamente, quando 
no mestrado em Direito, no período em que precisei fazer as matérias 
presenciais, morei no contexto urbano, em Belém-Pará. 

Estive pensando muito sobre várias maneiras e pessoas que poderia 
apresentar neste relato. Decidi por Kunhã Redyju (Claudilene), pois 
conheço-a desde criança, estudei com um dos filhos dela. Na época, eles 
ainda moravam na Aldeia Jaguapiru, então estudávamos na cidade, íamos 
juntos para escola, éramos da mesma turma e os únicos indígenas na 
sala. Mais adiante, em um dos Aty Guasu (assembleias), tive a oportuni-
dade de conversar com ela por um bom tempo. Nhãndesy são mulheres a 
quem temos máximo respeito, pois elas são amigas, mães, avós, parteiras, 
médicas, professoras, e Kunhã Redyju (Claudilene) é uma dessas auto-
ridades. Ao saber que ela, o marido e os filhos mudaram-se para a reto-
mada, e enfrentaram todo o processo árduo de estar neste contexto, passei 

22  Divindade suprema entre nós que se localiza a leste do território indígena.

38



Entardecer na Oga pysy.

39



a ter mais admiração pela respeitável nhãdesy. Lembro-me de ver um dos 
filhos mais novos de Kunhã Redyju (Claudilene) entoando, como líder, 
um dos cantos em uma assembleia da juventude Guarani/Kaiowá. Assim 
pude entender o que Luciano, do povo Baniwa, quis dizer com resiliência 
indígena como sendo “[a] capacidade do corpo físico voltar ao seu estado 
normal depois de haver sofrido uma pressão sobre ser ou ainda o grau de 
elasticidade que este suporta sem se deformar” (Luciano, 2011, p. 268). 

A família passou por imensas dificuldades, mas se mostram resilientes 
diante da violência sofrida. Como ela mesma disse, “se um dia eu não 
estiver mais aqui para proteger o tekoha, meus filhos estarão”.

Sendo assim, vejo a importância de apresentar a nós e aos não indí-
genas o papel de líderes religiosos tradicionais, especialmente das nhãn-
desy, expressão da proteção que a todos respalda. O significado da proteção 
se inscreve na tradução literal que informa serem elas ‘nossas mães’. 

É preciso conhecer as raízes daqueles que nos mantêm e se encontram 
na base de nossa formação. Assim sendo, afirmo que ouvir os povos origi-
nários é importante para respeitar a diversidade e nos consolidar como 
um Brasil plural.

40



referências

benites, Eliel. A Busca do Teko Araguyje (jeito sagrado de ser) nas retomadas 
territoriais Guarani e Kaiowá. Tese (doutorado em Geografia) — 
Faculdade de Ciências Humanas, da Universidade Federal da Grande 
Dourados. Dourados-MS, 2021.

brasil. Relatório situacional do distrito sanitário especial de saúde 
indígena Mato Grosso do Sul. GOV.BR/Saude, 2023. Disponível 
em: https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/ 
participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento- 
publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional- 
dsei-mato-grosso-do-sul.pdf. Acesso em: 12.mai.2025.

Corpos silenciados, vozes presentes: a violência no olhar das mulheres Kaiowa 
e Guarani. Kuñangue. Dourados, MS. 22 a 26 de Novembro de 2022. 
Disponivel em: https://01c45c19-f10c-4c88-a4b9-7b1e649dfa97.
filesusr.com/ugd/c27371_267dc732436547bfb07fcab3c39c09de.pdf. 
Acesso em: 12.mai.2025.

kunhã redyju (gomes, Claudilene). Entrevista a Amirele Porto 
Machado. Retomada Yvy Wera, Dourados — Mato Grosso do Sul. 
Em 8 de agosto de 2024. 

machado, Almires Martins. De Direito Indigenista a Direitos Indígenas: 
Desdobramento da Arte do Enfrentamento. Dissertação (Mestrado 
em Direito) junto a Universidade Federal do Pará. Belém-PA, 2009. 

machado, Almires Martins. “Terena, Guarani, Kaiowá e Guateka: 
Convivência entre Nós e os Outros”. In: mota, Juliana Grasiéli Bueno; 
cavalcante, Thiago Leandro Vieira (Orgs.). Reserva Indígena de 
Dourados: Histórias e Desafios Contemporâneos. São Leopoldo: 
Karywa, 2019.

luciano, Gersem dos Santos (Baniwa). Educação para manejo e domesti-
cação do mundo entre a escola ideal e a escola Real. Tese (Doutorado em 
Antropologia Social). Junto a Universidade de Brasília. Brasilia-DF, 2011. 

41

https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-dsei-mato-grosso-do-sul.pdf
https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-dsei-mato-grosso-do-sul.pdf
https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-dsei-mato-grosso-do-sul.pdf
https://www.gov.br/saude/pt-br/acesso-a-informacao/participacao-social/chamamentos-publicos/2023/chamamento-publico-sesai-ms-no-01-2023/anexo-xxxvii-relatorio-situacional-dsei-mato-grosso-do-sul.pdf
https://01c45c19-f10c-4c88-a4b9-7b1e649dfa97.filesusr.com/ugd/c27371_267dc732436547bfb07fcab3c39c09de.pdf
https://01c45c19-f10c-4c88-a4b9-7b1e649dfa97.filesusr.com/ugd/c27371_267dc732436547bfb07fcab3c39c09de.pdf


Relatório final da Assembleia da Kuñangue Aty Guasu 2023-2024. Kuñangue. 
Dourados, MS. 12 de janeiro de 2024. Disponivel em: https://
www.kunangue.com/_files/ugd/c27371_0ef8ba5bfb1147c0a2c 
c93a790d8ba72.pdf. Acesso em: 12.mai.2025.

42

https://www.kunangue.com/_files/ugd/c27371_0ef8ba5bfb1147c0a2cc93a790d8ba72.pdf
https://www.kunangue.com/_files/ugd/c27371_0ef8ba5bfb1147c0a2cc93a790d8ba72.pdf
https://www.kunangue.com/_files/ugd/c27371_0ef8ba5bfb1147c0a2cc93a790d8ba72.pdf


BITOR,  
ERA COMO A 
CHAMAVAM  
MARIA  
RAIMUNDA
Pricila Aroucha Pinheiro



Bitor.



ela era minha avó

A presente narrativa traz aos olhos dos leitores a trajetória de uma mulher 
negra, de cabelos brancos e de baixa estatura. Mas antes de tudo, é impor-
tante dizer que a escrita a respeito dela foi realizada muitas vezes em 
primeira pessoa, isto é, os pronomes ‘eu’ e ‘nós’ foram utilizados porque 
a autora que vos escreve é neta da protagonista da história.

Além disso, Borges (2023) nos ensina a respeito da importância de 
demarcar o nosso local de fala. Por isso e em razão do meu vínculo com a 
protagonista, demarco o meu local de fala aparentando-me. No decorrer do 
texto, ela será tratada como sempre foi em vida, ou seja, Bitor. Eu sou uma 
mulher negra, quilombola pertencente do quilombo Os Paulos, localizado no 
município de Matinha, baixada maranhense, no estado do Maranhão. Sou 
filha de Eliete Aroucha Pinheiro e de João Damacena dos Santos Pinheiro. 
Meus avós paternos tinham por nome Maria Raimunda Pinheiro, mais 
conhecida como Bitor, e Raimundo Pinheiro, conhecido como Raimundo 
de Vita (Vita era o nome da mãe dele, consequentemente, minha bisavó). 
Meus avós maternos são Júlio Paiva Arouche e Pedrolina Farias.

Escrevo esta narrativa acompanhada da saudade e com os olhos cheios 
de lágrimas, mas com todo cuidado, para fins de expressar nessas poucas 
linhas, um pouco da mulher aguerrida e líder que foi a minha avó Bitor.

A trajetória de Bitor é aqui narrada desde a infância até a sua ‘passagem’, 
quando ancestraliza. Narrativa construída a partir de entrevistas que 

45



realizei com filhos, filhas e a irmã de minha avó, às quais agreguei as 
memórias que, como neta, consigo lembrar com carinho e respeito.

Organizo a narrativa considerando “Os passos da trajetória de vida de 
Bitor”, que dizem respeito a sua infância com os pais até o momento que 
constitui a sua família com o marido aos 13 anos de idade. Sigo apresen-
tando a “Bitor aguerrida”, destacando a sua atuação dentro da comunidade 
quilombola em favor do coletivo. Na sequência, em “Saber Ancestral: o uso 
de ervas que curam”, discorro ainda sobre os saberes e os conhecimentos que 
Bitor detinha e partilhava com a comunidade, especialmente os remédios 
caseiros. E por fim, descrevo acerca da “Educação escolar na comunidade 
quilombola Os Paulos: a persistência para aprender a escrever o nome”, 
quando dou ênfase ao esforço da protagonista para aprender a escrever o 
próprio nome. A relevância da narrativa consiste em deixar registrada a 
história, a luta e o legado da liderança Bitor. Sendo, portanto, uma forma 
de homenageá-la, ainda que um pouco tarde, procurando demonstrar a 
relevância de escrever sobre os nossos ancestrais. Minha expectativa é que 
o meu relato produza outras memórias sobre as pessoas importantes da 
comunidade e de outros coletivos quilombolas.

os passos da trajetória de vida de bitor

“Estarei vivo, mesmo enterrado.”

nêgo bispo1

1  Antônio Bispo dos Santos, conhecido como Nêgo Bispo, foi um filósofo, poeta, escritor, 
professor, líder quilombola e ativista brasileiro com grande destaque no movimento social 
quilombola e nas lutas pela terra. Proveniente de uma formação rica em saberes de mestres 
e mestras de ofícios, Bispo era pertencente do Quilombo Saco-Curtume, localizado em São 
João do Piauí, no semiárido piauiense. Ele ancestralizou no dia 3 de dezembro de 2023. A 
famosa frase “Estarei vivo, mesmo enterrado”, que aprendeu com o Mestre Tio Norberto (tio 
de Bispo), foi repetida e transmitida por Bispo ao longo de sua vida, deixado registrada ainda, 
na mesa “Confluência e escrivivências, muito além da rima”, que foi transmitida ao vivo no dia 
15 de outubro de 2023 e disponível em https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ. 

46

https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ


Maria Raimunda Pinheiro era seu nome de batismo, mas conhecida 
por todos, dentro e fora da comunidade, como Bitor. Nascida em 15 de 
dezembro de 1936 na Comunidade Quilombola Alto de Pedra2, filha de 
Maria dos Santos e Frugêncio Cantanhede Pinheiro. Bitor era a segunda 
filha do casal entre 12 irmãos, sendo nove meninas e três meninos. Cedo, 
ainda menina, começou a lida na roça e em casa para auxiliar a mãe, como 
contou Marinalva Silva, sua irmã, em depoimento.

Em 1949, quando tinha 13 anos idade, seguindo a tradição, Bitor fugiu 
para a Comunidade Quilombola Os Paulos para se casar com Raimundo 
Pinheiro, mais conhecido como Raimundo de Vita, e assim formou sua 
própria família. Ela e o companheiro tiveram 14 filhos, cinco meninas e 
nove meninos, pois perdeu uma das crianças antes do nascimento. Segundo 
depoimento de seus filhos, Valdo e João, quatro dos irmãos morreram 
ainda criança. Uma das crianças, um menino, morreu depois de contrair 
sarampo. Dessa forma, o casal criou 11 de seus filhos.

Bitor em conversas referia que não foi nada fácil criar 11 filhos. Os 
alimentava com os frutos gerados pelas plantações da roça. A rotina do 
casal iniciava às 4h da manhã, quando alcançavam a roça. Além disso, 
Bitor quebrava coco babaçu para ajudar no sustento da família. Aquela 
época ela era ‘quebradeira de coco babaçu’ percorrendo os babaçuais nos 
campos livres da Baixada Maranhense. O marido e ela também pescavam 
nos rios e igarapés da comunidade para completar a dieta.

De acordo com Maria Merice (2024), filha de 58 anos do casal, os filhos 
maiores acompanhavam os pais na roça, ficando o cuidando dos irmãos 
menores com as filhas. Todos trabalhavam desde cedo e ajudavam os pais. 

2  Alto de Pedra é uma comunidade quilombola vizinha de Os Paulos. Bitor morou em 
sua comunidade de origem até os 13 anos, quando se casou e veio morar em Os Paulos.

47



A casa da família era simples e feita de taipa, feita pelos próprios mora-
dores. Na coberta usavam pindoba3 e a porta era feita de mensaba.4 O filho 
João Damasceno, de 55 anos, relata que a casa possuía apenas um quarto, 
onde dormia o casal. Os filhos dormiam em redes que eram armadas na 
sala e na cozinha, e também usavam o paiol. Eles eram muitos e a casa 
acanhada para abrigá-los.

Com os filhos criados, alguns até casados, Bitor e o marido tiveram a 
primeira e única casa de alvenaria. Essa casa foi um presente do filho João 
Damaceno, que a comprou por 110 gramas de ouro do irmão mais velho, 
Valdo Pinheiro, que estava à época separado da esposa. 

Na referida casa, Bitor morou com Raimundo até o último dia de vida 
do companheiro, que faleceu em 31 de março de 2015 de causas naturais. 
Após a ‘passagem’ do marido, Bitor pouco ficava em casa. Passou a ir com 
mais frequência para São Bento5, para a casa do filho Eusébio Pantaleão 
dos Santos, que construiu uma casa de dois cômodos nos fundos de sua 
residência para Bitor morar.

Raimundo e Bitor não tiveram oportunidade de estudar. Não sabiam 
ler e nem escrever. Os filhos também não conseguiram frequentar a escola. 
Poucos aprenderam a ler e sequer assinar o nome. 

3  De acordo com Moura (2002) apud Garcez et al.(2014), a pindoba, também conhecida 
como pindova, é a palmeira jovem do babaçu, com até dois anos de rebrota. Ela possui um 
crescimento extremamente rápido e se destaca pela resistência ao fogo e ao raleamento 
drástico. Essa resistência se deve ao seu sistema radicular profundo e dominante, permi-
tindo uma ampla ocupação do solo. Ver passo a passo em: https://www.youtube.com/
watch?v=72iNEdhLqUk&t=203s. 
4  “Esteira trançada com palha de babaçu, é um item tradicional de múltiplos usos. Antiga-
mente, era amplamente utilizada como porta em residências simples, enquanto sua versão 
menor, chamada meia mensaba, servia como janela. Atualmente, continua sendo empregada 
para descanso, proteção de canoas contra o sol, cobertura de frutas em mastros de festas 
religiosas, apoio no corte de carne em celebrações, composição de canteiros e jirais das 
casas, além de secagem de camarão, peixe, arroz e outros alimentos. Também é utilizado 
em currais de pesca, tapagens e como ramada ou latada, fornecendo sombra em eventos 
festivos. Produzido em todas as regiões do Maranhão, recebe diferentes denominações, 
como meensaba, meiosaba, mansaba ou, simplesmente esteira” (Gonçalves; Porta, s/d).
5  São Bento é um município do estado do Maranhão. A distância entre São Bento e Matinha 
é de aproximadamente 69 km, e 120 km da Capital São Luís.

48

https://www.youtube.com/watch?v=72iNEdhLqUk&t=203s
https://www.youtube.com/watch?v=72iNEdhLqUk&t=203s


Casa de Bitor.

49



Bitor era conhecida em todas as comunidades quilombolas da vizi-
nhança. Ela não contava a distância para ir a qualquer lugar, apenas com 
um dos netos e um pedaço de pau que a auxiliava nas caminhadas. Em 
muitas dessas visitas a amigos e parentes, eu tive a honra de acompa-
nhá-la. Eram muitas andanças pelos quilombos da região. Ela era uma 
pessoa alegre e benquista, muito carinhosa. Além desses predicados, sua 
marca, lembrada ainda hoje, é a luta empreendida para manter a comu-
nidade unida e organizada. Bitor jamais esmoreceu.

Em maio de 2020, Bitor sofreu um Acidente Vascular Cerebral (AVC), 
o qual paralisou o lado direito do seu corpo, e ela tão sajica, infelizmente 
passou a precisar de cuidados especiais. 

Penso que isso foi demais para ela, visto que era detentora de uma 
disposição incomensurável. Para Bitor não tinha tempo ruim, ela era 
sempre muito ativa, cheia de vida. Em outra palavra, independente. Com 
a doença, se viu dependente de tudo e de todos, e isso a feria muito. No 
último ano de vida, aos cuidados do filho Eusébio Pantaleão e pela nora 
Maria de Jesus, e fora de Os Paulos, Bitor deve ter sido acometida pela 
saudade, provocada pela ausência de filhos e netos, mas principalmente 
pela perda de sua autonomia e independência.

Em 6 de novembro de 2023, por volta das 1h da manhã, Bitor ances-
tralizou aos 86 anos de idade, deixando onze filhos, inúmeros netos e 
bisnetos, e um grande legado de luta. Aos que a amavam, restou a saudade 
que machuca e ao mesmo tempo conforta por entender a importância de 
Bitor para a vivência nos coletivos quilombolas.

bitor aguerrida: atuação dentro  
da comunidade quilombola

A Comunidade Quilombola Os Paulos fica localizada no município de 
Matinha, localizado na baixada maranhense, a 239,7km via BR-135 e MA-014 
da capital São Luís. A referida comunidade possui hoje cerca de 77 famílias.

A pessoa mais velha da Comunidade, o Sr. Arcangelo Pinheiro, hoje 
com 109 anos, é cunhado de Bitor. Anos atrás, ele contava que o nome Os 

50



Paulos se deu em homenagem a Paulo, uma vez que este era um escra-
vizado na fazenda Bom Fim, e ao fugir, fundou o quilombo. Arcangelo 
pertence à quarta geração de Paulo.

Como dito anteriormente, Bitor nasceu na comunidade quilombola 
Alto de Pedra, mas mudou-se com 13 anos para a comunidade Os Paulos 
ao se casar com Raimundo Pinheiro.6

À época em que Bitor morava na comunidade, havia um número menor 
de famílias. Muitas das novas famílias são pessoas que conviveram com 
ela ainda quando crianças e/ou jovens. 

Bitor procurava manter a comunidade unida. Estava à frente da Igreja, 
ajudava nos festejos, dentre as múltiplas ações que desenvolvia. Sua casa 
ficava ao lado do clube da comunidade. Desse modo, a comida e o suporte 
das atividades eram concretizadas em sua residência. As reuniões da comu-
nidade também eram realizadas na casa de Bitor.

Vale ressaltar que tanto Bitor como Raimundo eram devotos de Santa 
Maria e São José. Os dois fundaram a primeira Igreja Católica da comu-
nidade, que tinha como padroeiro, São José. A missa era rezada uma vez 
por ano e aos domingos eram realizadas celebrações. O almoço do padre 
que vinha para os rituais era feito por Bitor.

Como Bitor não sabia ler e nem escrever, as celebrações aos domingos 
ficavam a cargo de Maria Celma7, Eliete Aroucha8, Ana Lúcia9 e Francisca 
dos Santos10. Na ausência dos mais próximos, os demais membros da 
comunidade realizavam os ofícios, contando sempre com o incentivo de 
Bitor. A igreja era pequena e feita de taipa pelos moradores. 

6  Raimundo Pinheiro também pertence à quarta geração de Paulo, o escravizado que 
fugiu da Fazenda Bom Fim e formou o quilombo, que hoje recebe o nome Os Paulos em 
homenagem ao seu fundador.
7  Ex-esposa do cunhado de Bitor, o Sr. Cosmo Damião, irmão de Raimundo de Vita.
8  Sua nora, esposa do filho João Damaceno, e meus pais.
9  Esposa do sobrinho do marido de Bitor, o Sr. José Pinheiro, filho de Arcangelo Pinheiro.
10  Pessoa quilombola pertencente à comunidade Os Paulos.

51



De acordo com Vilma dos Paulos (2024)11, Bitor foi uma mulher extre-
mamente comprometida com todas as pessoas na comunidade, e sempre 
pensou no coletivo quilombola. Sendo um exemplo de mulher de fé, 
coragem e dedicação. O seu legado é lembrado pelo exemplo de mulher, 
mãe e liderança dentro da comunidade.

Sua atuação e luta para manter tudo em ordem, e principalmente para 
que a comunidade fosse participativa, é indescritível. Seus feitos jamais 
serão esquecidos.

saber ancestral: o uso de ervas que curam

Na comunidade Quilombola Os Paulos não há posto de saúde. Os casos 
mais graves são levados para a sede do município de Matinha. À época, 
os transportes eram precários, portanto, os enfermos eram levados na 
rede até o hospital. 

Muitas enfermidades eram tratadas com o uso de ervas curativas. Na 
comunidade tinha uma senhora chamada Madalena que era benzedeira, 
que morava ao lado da casa de Bitor, e que inclusive fez o parto de muitas 
das mulheres da comunidade com auxílio de Estácia. Inclusive, elas reali-
zaram o parto da Eliete Aroucha, minha mãe, quando eu nasci. As três 
acudiam e cuidavam das pessoas adoecidas.

Vale lembrar que, dos quatorzes filhos que Bitor teve, um morreu, 
ainda criança, vítima de sarampo12. O acesso ao hospital era difícil e as 
condições de deslocamento escassas. Portanto, os tratamentos realizados 
pelas mulheres conhecedoras da arte de curar em Os Paulos eram essen-
ciais, dadas as condições precárias existentes no lugar.

11  Pessoa quilombola nascida e criada na comunidade Os Paulos, foi professora na comu-
nidade por muitos anos.
12  Doença infecciosa grave, causada por um vírus e que pode levar à morte. Sua transmissão 
ocorre quando a doente tosse, fala, espirra ou respira próximo de outras pessoas. A maneira 
mais efetiva de evitar o sarampo é por meio da vacinação (Brasil, s/d). 

52



Com o passar dos anos, as políticas públicas, ainda que lentamente, 
chegaram à comunidade. Com a implementação das políticas, vieram as 
consultas médicas. Na sequência, os agentes de saúde foram chegando e, 
por ocasião das consultas, avisaram os usuários dos serviços de casa em 
casa. No dia da consulta, os comunitários acorreram à Igreja e/ou à escola, 
locais onde podem ser atendidos.

Lembro que Bitor tinha sempre uma garrafa com plantas curativas de 
infusão em álcool. Ela dizia que fazia bem se passássemos na região em 
que estávamos sentindo dor. Sem falar nos banhos que ela mesma prepa-
rava para diversos tipos de tratamento.

As comunidades tradicionais e quilombolas possuem um saber dife-
renciado no que diz respeito e ao uso de plantas que curam diferentes 
doenças. Porém, com o passar dos anos, algumas comunidades quilom-
bolas vem sofrendo ameaças constantes devido “à influência direta da 
medicina ocidental moderna e pelo desinteresse dos jovens da comuni-
dade, interrompendo assim o processo de transmissão do saber entre as 
gerações”, como ensinam Franco e Barros (2006, p. 79). Hoje, na comuni-
dade, temos uma única benzedeira, afilhada de Bitor, cujo nome é Maria 
de Fátima Costa Ferreira, mas conhecida como Rinuita, que por certo 
aprendeu o ofício com a madrinha.

Muitos jovens saíram da comunidade para trabalhar e estudar, 
e a maioria volta somente para passear e ver a família, tendo em vista 
que as oportunidades de emprego são limitadas. O fato interrompe a 
dinâmica dos conhecimentos tradicionais, apesar das lembranças que 
mantemos dos tempos de Bitor.

educação escolar na comunidade 
quilombola os paulos: a persistência  
para aprender a escrever o nome

Até 1994, não havia escola na comunidade. As aulas eram ministradas na 
Igreja e no barracão. Os estudos eram conduzidos, à época, pelas profes-
soras Eliete Aroucha Pinheiro, nora de Bitor, Maria Antônia Câmara 

53



Pinheiro13, Ana Lúcia Aroucha Pinheiro e Maria Zilene Serra. Esta última 
dava aulas à noite para os adultos. Somente nos anos 2000 foi construída 
pela Prefeitura Municipal a primeira creche na comunidade quilombola 
Os Paulos, nomeada como Los Bambinos.

Como mencionado linhas atrás, Bitor não sabia ler nem escrever. 
No entanto, tinha enorme vontade de aprender a fazer o seu nome. 
Então, quando chegou o Programa Nacional de Educação na Reforma 
Agrária (PRONERA) para a comunidade, ela aproveitou a oportunidade 
e fez sua matrícula. 

Foi nesse prédio que um dia foi a creche que Bitor estudou e aprendeu 
a escrever o seu nome, mesmo com uma certa idade. Sua determinação 
nos mostra que o tempo não é nosso inimigo e que podemos fazer tudo, 
independentemente da idade que possuímos.

As aulas eram no turno da noite e a professora era Vilma dos Santos 
Pinheiro, mas conhecida por Vilma dos Paulos, filha nascida e criada na 
comunidade. Com grande esforço e sem faltar às aulas, Bitor conseguiu 
aprender a fazer o seu nome.

Veja-se o trecho do depoimento da Professora Vilma dos Paulos (2024) 
a respeito de Bitor como aluna:

seu esforço era indescritível. Tinha um esforço e dedicação gigan-
tesca no que se refere a sua aprendizagem e conseguiu aprender 
fazer seu nome. Era ótima para interpretar e era sempre a primeira 
a chegar. Ela me incentivou muito em relação às didáticas a serem 
trabalhadas com ela e as demais [colegas] (Vilma dos Paulos, 2024).

Em muito fins de tarde, tive a oportunidade de ajudar Bitor, minha 
querida avó, a fazer as atividades da escola. Sua força de vontade em 
aprender é minha inspiração ainda hoje. Seu esforço é alento para que 
eu possa continuar na vida acadêmica. Que honra em poder dizer que eu 
tenho o sangue dessa mulher.

13  Pessoa quilombola da comunidade Alto de Pedra e esposa de um sobrinho (Gabriel 
Pinheiro) do marido de Bitor.

54



Primeira escola da comunidade quilombola Os Paulos.

55



Foto atual da primeira escola da comunidade quilombola Os Paulos.

56



O fato dela ter aprendido a escrever o próprio nome mostra o quanto 
a educação é a base para transformação dos cidadãos. E programas como 
o PRONERA e bolsas de estudo tornam-se diferenciais na vida de muitas 
mulheres ao caminharem em busca do tão sonhado aprendizado, que por 
muitos e muitos anos nos foram negados.

Vale destacar que, ainda nessa questão da educação escolar quilombola, 
as comunidades têm enfrentado o problema relativo ao fechamento das 
escolas dentro da comunidade. A creche na foto da página ao lado, onde 
Bitor aprendeu a ler, e onde muitos da comunidade foram alfabetizados, 
inclusive eu, foi fechada anos atrás. Hoje, restam apenas as ruínas do que 
um dia foi uma creche/escola.

Antes de chegar ao estado em que se encontra, o prédio ainda funcio-
nava como local para a realização de consultas médicas. Enquanto estava 
viva e bem de saúde, Bitor cuidava do prédio com o desvelo dos que cuidam 
da comunidade.

A comunidade recebeu outra escola, mas também foi fechada pela prefei-
tura sobre a justificativa do multisseriado e a falta de alunos. A falta de 
estudantes não confere, tendo em vista que o número de famílias cresceu 
e, consequentemente, o número de crianças multiplicou. Nossas famílias 
possuem muitos descendentes. As lideranças da comunidade reivindi-
caram a abertura de escola, mas sem sucesso até o momento.

O fechamento da escola vai em desencontro do artigo 28°, parágrafo 
único, da Lei Nº 9.394/1996, a qual estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, alterada pela Lei nº 12.960, de 2014, uma vez que a decisão 
final requer a manifestação da comunidade escolar, o que não ocorreu. 

art. 28. Na oferta de educação básica para a população rural, 
os sistemas de ensino promoverão as adaptações necessá-
rias à sua adequação às peculiaridades da vida rural e de cada 
região, especialmente: 
I – Conteúdos curriculares e metodologias apropriadas às reais 
necessidades e interesses dos alunos das escolas do campo, com 
possibilidade de uso, dentre outras, da pedagogia da alternância; 
II – Organização escolar própria, incluindo adequação do calen-
dário escolar às fases do ciclo agrícola e às condições climáticas;

57



III – adequação à natureza do trabalho na zona rural.
Parágrafo único. O fechamento de escolas do campo, indígenas e 
quilombolas será precedido de manifestação do órgão normativo 
do respectivo sistema de ensino, que considerará a justificativa 
apresentada pela Secretaria de Educação, a análise do diagnós-
tico do impacto da ação e a manifestação da comunidade escolar 
(Brasil, 1996; 2023, grifo meu).

Segunda escola da comunidade quilombola Os Paulos

Ainda hoje, mesmo contra a vontade da comunidade, a escola continua 
fechada. O prédio por sua vez, está se deteriorando com o tempo. Com o 
intuído de aproveitar a estrutura, o prédio da segunda escola (na foto acima) 
funciona como sede da comunidade, sendo utilizado para reuniões, consultas 
médicas e festividades relativas às datas comemorativas da comunidade. 

considerações finais

Ao escrever esta narrativa, várias lembranças vieram à minha mente. 
O tempo pode até não ser nosso inimigo, como dito anteriormente, no 
entanto, tira muito de nós. A luta diária, o anseio para querer ser mais. 

58



Isso inclui trabalhar, requer estudar fora e tantas outras questões que nos 
afasta e tira das pessoas que amamos. 

Não é novidade que a vida nunca foi fácil para os trabalhadores rurais. 
De sol a sol, roçando, limpando, plantando, capinando, esperando para 
então colher o ‘de comer’. Imaginem todo esse processo por volta de 1940, 
no tempo da minha avó. Impossível vencê-las, mas mesmo na adversi-
dade, ela lutou e foi exemplo.

Bitor, em 1940, com apenas 10 anos, trabalhava na roça com os pais 
para ajudar a alimentar os irmãos. Quatro anos depois, estava traba-
lhando com o marido para sustentar os filhos. Hoje, com todo avanço e 
novas oportunidades, ainda assim não é fácil criar filhos, que dirá sendo 
11 crianças, como no caso da nossa líder maior. Ela e tantas outras pessoas 
conseguiram. Merecem todo nosso respeito e admiração.

Por outro lado, além da mulher aguerrida que nos ensina em meio a 
muitas dificuldades o quanto é importante estudar para continuar na luta. 
Estudar sempre, pois sem dúvidas, o estudo nos leva muito além do que 
imaginamos. Seguindo o exemplo dela, e fruto das políticas públicas, eu, 
Pricila Aroucha Pinheiro, neta de Bitor, consegui ingressar na universi-
dade e me formar em Direito. Fiz residência jurídica e, hoje, sou Mestre 
em Direito pela Universidade Federal do Pará. 

Sim, Bitor, mesmo sem saber ler, tem uma neta advogada, outra arqui-
teta e outra enfermeira. É como dizia Nego Bispo: “[e]starei vivo, mesmo 
enterrado”. 14 Assim é Bitor, que estará sempre viva em nossas lembranças, 
principalmente em nossos corações. Seus ensinamentos são marcas que 
jamais serão apagadas. 

Bitor, presente!

14  CF. A famosa frase “Estarei vivo, mesmo enterrado”, foi aprendida com Mestre Tio 
Norberto (tio de Bispo), foi infinitamente repetida por Bispo ao longo de sua vida, deixado-a, 
registrada ainda, na mesa “Confluência e escrivivências, muito além da rima”, transmi-
tida ao vivo no dia 15 de outubro de 2023. Disponível em: https://www.youtube.com/ 
watch?v=K2bG76vfwbQ. 

59

https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ


referências

brasil. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional. Casa Civil, 1996. Disponível em: https://
www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm. Acesso em: 
19.ago.2024.

brasil. Lei nº 14.767, de 22 de dezembro de 2023. Altera a Lei nº 9.394, de 20 
de dezembro de 1996, que “estabelece as diretrizes e bases da educação 
nacional”, para possibilitar o uso da pedagogia da alternância nas escolas 
do campo. Casa Civil, 2023. Disponível em: https://www.planalto.
gov.br/ccivil_03/_Ato2023-2026/2023/Lei/L14767.htm#art1. Acesso 
em: 19.ago.2024.

bispo, Nego. Confluência e escrivivências, muito além da rima (transmitida 
ao vivo no dia 15 de outubro de 2023) Disponível em: https://www.
youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ.

borges, Mônica Moraes. “Do Quilombo à academia: uma jornada de 
(Res) significação dos Espaços”. In: Indígenas e quilombolas na UFPA: 
trajetória e memórias de luta por direitos. Ied. Rio de Janeiro? RJ: Rio 
Books, 2023, v. 293, p. 135-147.

flup rj. Mesa: Confluências e escrevivências, muito mais do que rimas. 
YouTube, 15 de outubro de 2023. 1h46min. Disponível em: https://www.
youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ. Acesso em 15 de fev. de 2025.

fonseca, João José Saraiva da. Metodologia da pesquisa científica. Fortaleza: 
UEC, 2002. Apostila.

franco, E. A. P.; barros, R. F. M. “Uso e diversidade de plantas medi-
cinais no Quilombo Olho D'água dos Pires, Esperantina, Piauí”. In: 
Revista Brasileira de Plantas Medicinais. Botucatu, v.8, n.3, p.78-
88, 2006. Disponível em: https://www1.ibb.unesp.br/Home/
Departamentos/Botanica/RBPM-RevistaBrasileiradePlantas 
Medicinais/artigo12_v8_n3.pdf. 

60

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/LEIS/L9394.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2023-2026/2023/Lei/L14767.htm#art1
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2023-2026/2023/Lei/L14767.htm#art1
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www.youtube.com/watch?v=K2bG76vfwbQ
https://www1.ibb.unesp.br/Home/Departamentos/Botanica/RBPM-RevistaBrasileiradePlantasMedicinais/artigo12_v8_n3.pdf
https://www1.ibb.unesp.br/Home/Departamentos/Botanica/RBPM-RevistaBrasileiradePlantasMedicinais/artigo12_v8_n3.pdf
https://www1.ibb.unesp.br/Home/Departamentos/Botanica/RBPM-RevistaBrasileiradePlantasMedicinais/artigo12_v8_n3.pdf


garcez, Bruno Spindola; alves, Arnaud Azevedo; filho, Miguel Arcanjo 
Moreira; lima, Natalia Alves. “Pindoba De Babaçu (Orbgnya Sp. Mart) 
Na Alimentação De Ruminantes”. In: Revista eletrônica Nutritime. 
volume 11, nº 01, p. 3218- 3224 , janeiro/fevereiro 2014.

gonçalves, Jandir; porta, Paula. Termos e Medidas regionais. Artesanato 
do Maranhão. Disponível em: https://artesanatodomaranhao.com.
br/termos-e-medidas. Acesso em 14 de fev. 2025.

pinheiro, Vilma D.S. (Vilma dos Santos Pinheiro e/ou Vilma Dos Paulos). 
Entrevista escrita realizada por Pricila Aroucha Pinheiro. Quilombo 
Os Paulos, Matinha, Maranhão, 19 de agosto de 2024. 1h.

pinheiro, João D. D. S. (João Damacena dos Santos Pinheiro) filho de Bitor. 
Entrevista virtual realizada por Pricila Aroucha Pinheiro. Quilombo 
Os Paulos, Matinha, Maranhão, 18 e 19 de agosto de 2024. 3h e 10 min.

pinheiro, Eliete A. (Eliete Aroucha Pinheiro). Entrevista presencial reali-
zada por Pricila Aroucha Pinheiro. São José de Ribamar, Maranhão, 
18 de agosto de 2024. 3h.

pinheiro, Valdo (Valdo Pinheiro), filho de Bitor. Entrevista virtual reali-
zada por Pricila Aroucha Pinheiro. Quilombo Os Paulos, Matinha, 
Maranhão, 18 de agosto de 2024. 1h e 30min.

pinheiro, Maria M. (Maria Merice Pinheiro), filha de Bitor. Entrevista 
virtual realizada por Pricila Aroucha Pinheiro. Quilombo Os Paulos, 
Matinha, Maranhão, 19 de agosto de 2024. 1h e 40min.

silva, Marinalva D. S. S (Marinalva dos Santos Silva), irmã caçula de Bitor. 
Entrevista virtual realizada por Pricila Aroucha Pinheiro. Penalva, 
Maranhão, 17 de agosto de 2024. 2h e 10 min.

61

https://artesanatodomaranhao.com.br/termos-e-medidas
https://artesanatodomaranhao.com.br/termos-e-medidas




KÁTIA  
TÔNKYRE:  
“TU FOGES,  
PARA CONTAR  
A HISTÓRIA  
DO POVO”
José Ubiratan Sompré





primeiros passos da caminhada:  
à guisa de introdução

“Não é que eu vim para cá porque quis,  
foi a Eletronorte que expulsou nós, disseram que,  

se não desocupar, o trator mata vocês.”

hõpryre rônoré jopikti payaré1

A declaração do cacique Hõpryre Ronoré Jopikti Payaré2, Payaré, como 
era conhecido, ilustra o contexto adverso que o povo Gavião Akrãtikatêjê3 

1  Depoimento oferecido em junho de 2013 à Rosa Acevedo-Marin e Jurandir Santos de Novais. 
2  Payaré faleceu em abril de 2014, deixando um legado de luta e resistência em defesa de seu 
povo. Após seu falecimento, a liderança dos Akrãtikatêjê foi assumida por sua filha, Tônkyre 
Akrãtikatêjê (Kátia Silene Valdenilson). O trabalho do grande líder incansável, desde 1975, 
incluiu a luta pela recuperação das terras de seu povo, expropriadas pela construção da 
Usina Hidrelétrica de Tucuruí, culminando em uma decisão judicial favorável em março de 
2011, que determinou à Eletronorte a aquisição de uma nova terra como compensação pela 
expropriação sofrida pelo povo Akrātikatêjê. Payaré também criou a aldeia Akrãtikatêjê 
em 2008 na Reserva Indígena Mãe Maria, representando a busca contínua por autonomia 
e afirmação da identidade cultural do povo Akrãtikatêjê. (Acevedo-Marin; Novaes, 2018).
3  Os povos Gavião, Kyikatêjê, Parkatêjê e Akrãtikatêjê, segundo DaMatta no livro Índios e 
Castanheiros (1967). O deslocamento dos grupos Gavião e seu posicionamento em relação ao 
rio Tocantins determinaram a nominação dos três povos: os Kyikatêjê, chamados de povo do 
rio acima (Kyi — cabeça, Katê — dono, Jê — povo), os Parkatêjê, povo do rio abaixo (Par — 
pé, Katê — dono, Jê — povo), e os Akrãtikatêjê, povo da montanha (Akrãti — montanha, 

65



enfrentou com a construção da Usina Hidrelétrica de Tucuruí (UHT). O 
deslocamento forçado e as ameaças que a comunidade sofreu ocasionaram 
impactos e consequências sociais significativas na trajetória de sua filha, 
Kátia Tônkyre4 (nome civil Kátia Silene Valdenilson). O contexto histó-
rico é importante para compreender como Kátia Tônkyre, seguindo os 
passos do pai, não só continuou a luta pela terra e pelos direitos da comu-
nidade, mas também se empenhou na busca por reparação dos danos e 
impactos causados aos Akrãtikatêjê. A determinação em defender e reivin-
dicar justiça para o seu povo reflete a continuidade e a intensidade da luta 
iniciada por seu pai.

Os Akrãtikatêjê, povo indígena do grupo Timbira, pertencente à família 
Jê. Historicamente, ocupavam a área onde hoje está instalada a Usina 
Hidrelétrica de Tucuruí (UHT) e a região entre Tucuruí, na cabeceira do rio 
Mojú até o rio Capim (Arnaud, 1964). Os Akrãtikatêjê enfrentam desafios 
históricos em relação à garantia dos direitos territoriais frente às remo-
ções compulsórias, violências físicas e invasões orquestradas por empre-
endimentos econômicos pelo Estado brasileiro e por empresas privadas.

Na década de 1960, missionários americanos da Missão Novas Tribos 
e Dominicanos iniciaram um trabalho de evangelização dos Akrãtikatêjê, 
introduzindo a religião cristã, a língua portuguesa e as práticas cultu-
rais ocidentais, impactando profundamente a vida e as tradições dos 

Katê — dono, Jê – povo). Pertencem ao grupo Timbira do tronco linguístico Macro-Jê. 
Historicamente, habitavam a área entre os estados do Pará e Maranhão, ao longo da margem 
direita do rio Tocantins até Tucuruí (Arnaud, 1964). Conhecido como ‘Gavião do Oeste’, seu 
território se estendia por cerca de 180km desde o Médio Tocantins até a cabeceira do rio 
Capim. O termo ‘Gaviões’, como eram conhecidos genericamente, abrangia vários grupos 
ao longo do Tocantins, incluindo os Pykopkatêjê, Krikati e Parkatêjê (Nimuendaju, 1946).
4  Os Akrãtikatêjê, liderado pela cacica Kátia Tônkyre, está fortalecendo a língua e a 
identidade por meio da retomada dos nomes étnicos, negados em registro civil pelo então 
Serviço de Proteção ao Índio (SPI) e depois pela Fundação Nacional do Índio (FUNAI), 
hoje Fundação Nacional do Povos Indígenas, mas que mantém a mesma sigla. Ao se apre-
sentar e requerer o reconhecimento do seu nome étnico, a líder questiona o silenciamento 
que o órgão tutelar produziu e propõe a valorização da autonominação do seu povo. Por 
essa razão, ao me referir à cacica no trabalho, não o farei pelo nome de registro civil, em 
respeito à sua identidade e posição política.

66



Akrãtikatêjê (PPP/Escola Ronoré, 2020). A chegada da Centrais Elétricas 
do Norte do Brasil S.A. (Eletronorte) na década de 1970, com o projeto de 
construção da barragem de Tucuruí, marcou o início de grandes tensões 
e conflitos. A empresa, por meio de ameaças e violências, não mediu 
esforços para remover os Akrãtikatêjê do território tradicional, inclusive 
com o uso de bombas e veneno (Santana, 2022).

Considerando as lutas históricas pela sobrevivência frente às violên-
cias do Estado brasileiro, apresento a trajetória da cacica Kátia Tônkyre, 
o que faço a partir de conversas gravadas guiadas por questões orienta-
doras em diferentes momentos a propósito desta escrita e da pesquisa 
para elaboração da dissertação de mestrado que tem como tema O terri-
tório somos todos nós: os Akrãtikatêjê e o direito à consulta, mas, princi-
palmente, pela convivência de mais de 40 anos com os povos da RIMM 
e com Kátia, que me possibilitaram a vivência de muitos dos fatos aqui 
narrados. Os tópicos que seguem têm como títulos trechos significativos 
da narrativa da cacica, nos quais evidencio os fatos que marcaram a cons-
trução de uma líder Akrãtikatêjê.

“aonde vocês forem, contem a história  
do povo: assim não acabaremos”

A história dos Akrãtikatêjê é marcada por sucessivos deslocamentos 
forçados e pela complexa luta pelo território tradicional. Com base nas 
pesquisas de Expedito Coelho Arnaud (1964), Roberto DaMatta (1967), 
Iara Ferraz (1983), Maria Virgínia Bastos de Mattos (1996), Rosani de 
Fátima Fernandes (2010) e Mariana Teixeira Guimarães (2017) é possível 
entender melhor as nuances dessa trajetória.

Os Gavião de Oeste, pertencentes ao grupo Timbira e ao tronco linguís-
tico Macro-Jê, ocupavam vasta área que ia desde a margem direita do Médio 
Tocantins até a cabeceira do Rio Capim, abrangendo cerca de 180km de 
extensão (Arnaud, 1964). Território essencial para subsistência e cultura, 
abrigava não apenas recursos naturais, mas também locais sagrados e 

67



rotas de migração tradicionalmente usadas por várias gerações. Com a 
chegada de exploradores e colonizadores a partir do século XVII, teve 
início o processo de expropriação e violência que resultou em desloca-
mentos forçados dos Gavião. Expedições de extermínio organizadas por 
políticos locais, comerciantes e mercadores de castanha nas décadas de 
1930 e 1940 tiveram impactos devastadores, forçando os Gavião a aban-
donarem o território tradicional e se refugiarem em regiões mais isoladas 
e longe da margem do rio Tocantins (Ferraz, 1984). 

Durante o período da ditadura militar no Brasil, a situação se agravou 
com a implementação de projetos de infraestrutura que tiveram impactos 
drásticos nas comunidades indígenas. Exemplo significativo foi a construção 
da Usina Hidrelétrica de Tucuruí, um dos ‘maiores’ empreendimentos do 
governo militar. O projeto ignorou os direitos e a presença histórica dos 
povos indígenas na região, resultando em deslocamento forçado para 
o povo Akrãtikatêjê (Mattos, 1996). Os povos indígenas, incluindo os 
Akrãtikatêjê, foram removidos do Território sem qualquer compensação. 

Com a demarcação da Reserva Indígena Mãe Maria5 (RIMM) em 1986, 
os grupos denominados genericamente de Gavião foram realocados para 
uma área que representava apenas pequena fração do território tradi-
cional. Mesmo após a homologação da reserva, para onde foram levados 
os Parkatêjê, Kyikatêjê e os Akrãtikatêjê, invasões e ocupações ilegais 
continuaram a ocorrer, dificultando a vida dos povos e limitando o acesso 
a recursos vitais (Mattos, 1996).

5  A Reserva Indígena Mãe Maria (RIMM) está localizada no município de Bom Jesus 
do Tocantins, noroeste de Marabá, Pará, à margem direita do rio Tocantins, delimitada 
pelos rios Flecheiras e Jacundá. Homologada pelo decreto n° 93.148 de 20 de agosto de 
1986, possui 62.488,4516 hectares. O nome da reserva, dado pelo Serviço de Proteção ao 
Índio (SPI) na década de 1960, deriva do ribeirão Mãe Maria, que atravessa o território. 
(Fernandes, 2010)

68



Para os Akrãtikatêjê, a terra não é apenas espaço físico, mas território 
cheio de significados culturais e espirituais. A não compreensão da dife-
rença entre os conceitos de ‘terra’ e ‘território’ tem levado a políticas públicas 
inadequadas que não atendem às necessidades e direitos dos povos indí-
genas. Os Akrãtikatêjê, forçados a abandonar o território tradicional devido 
à construção da Usina de Tucuruí, passaram a utilizar o conceito de território 
para reivindicar direitos e buscar reparação. A cacica Kátia Tônkyre exem-
plifica essa luta, não apenas defendendo a terra, mas também utilizando o 
conceito de território para ações judiciais contra a Eletronorte.

O território da Montanha, que era vital para a subsistência da comu-
nidade, foi destruído e inundado para a construção da represa. O desloca-
mento forçado causou grande sofrimento, especialmente para as mulheres 
e crianças da comunidade. Apesar da resistência liderada por Payaré, que 
tentou negociar com órgãos governamentais e protestou contra a desapro-
priação, a solução oferecida foi a compra das benfeitorias da aldeia pela 
Eletronorte, pela qual receberam pagamento simbólico, sem a devida repa-
ração pela perda do território tradicional (Santana, 2022).

Após a expulsão violenta da comunidade, Payaré persistiu na luta por 
reparação, incluindo tentativas frustradas de retomar o território tradi-
cional. A batalha judicial por compensação pela perda do território tradi-
cional dos Akrãtikatêjê durou mais de três décadas, sendo concluída apenas 
em 2019, quando Payaré já havia falecido por complicações de saúde, em 
abril de 2014, sem ver os resultados da sua luta. “Uma vida que enve-
redou pela luta em busca de reparação ao descaso, à omissão e ao crime 
cometidos pelo Estado brasileiro durante a construção da hidrelétrica de 
Tucuruí, nos anos 1980” (Guimarães, 2017).

Às vésperas de sua morte, assistido pela Procuradoria Geral da 
República em Marabá, ele acompanhava os trâmites da sentença 
favorável ao seu povo e a aquisição de 3.600 hectares de terras 
contíguas à Reserva Indígena Mãe Maria pela Eletronorte, 
[para] onde os Akrãtikatêjê foram compulsoriamente levados. 
(Guimarães, 2017, p. 954).

69



Na década de 1970, os Akrãtikatêjê enfrentaram uma crise devastadora 
devido à construção da UHE Tucuruí. Em 1976, a decisão crítica recaiu 
sobre o cacique Payaré, que teve que decidir entre abandonar ou lutar em 
defesa do território tradicional ameaçado pela construção da represa. 
Optando por resistir, a decisão culminou na expulsão e relocação forçada 
dos Akrãtikatêjê da montanha para a RIMM (Pinto, 2024).

A violência e as violações contra os Akrãtikatêjê continuaram mesmo 
após expulsão do território tradicional devido à construção da UHE 
Tucuruí. O cacique Payaré, ao transmitir conselhos para filha, a atual 
cacica Kátia Tônkyre, incentivava a preservação da memória e da história 
do povo, mesmo diante das adversidades. Na atual RIMM, os Akrãtikatêjê, 
ao lado dos parentes Kyikatêjê e Parkatejê, continuam lutando pela auto-
nomia e autodeterminação (Santana, 2022).

A Cacica Kátia relata que o antigo território foi devastado pela cons-
trução da hidrelétrica e que, após a perda do território, enfrentaram novos 
impactos negativos causados pela construção da Estrada de Ferro Carajás 
e outras intervenções. 

Hoje lá na terra antiga tem a hidrelétrica de Tucuruí, barrando o 
rio Tocantins, cidade, fábrica, uma destruição em cima do que era 
nosso território. Há pouco tempo, começamos a mobilizar duas 
ações, uma contra a Eletronorte, por nunca ter reparado devida-
mente a gente, por nos ter tirado da nossa terra e quase acabado 
com nós, e a Vale S.A, porque depois do território perdido para 
a barragem tivemos o território da Mãe Maria impactado pela 
ferrovia. (Kátia apud Santana, 17 de outubro, 2022).

Os povos da RIMM, incluindo os Akrãtikatêjê, enfrentam contínuos 
desafios ambientais e de saúde devido às muitas intervenções, invasões 
e supressões da terra. A Estrada de Ferro Carajás, operada pela Empresa 
Vale, antiga Companhia Vale do Rio Doce, é uma das principais fontes 
de problemas para a comunidade, impactando negativamente o meio 
ambiente e a saúde das pessoas das mais de 30 aldeias constituídas hoje 
em Mãe Maria. A Vale, por sua vez, afirma que realiza ‘esforços’ para 

70



mitigar os impactos e mantém ‘diálogo’ com as comunidades indígenas 
(Santana, 2022).

A persistência das violações e a falta de reparação adequada destacam 
a repetição de injustiças enfrentadas pelos povos da RIMM ao longo de 
décadas, desde o início do Projeto Grande Carajás até os dias atuais, o que 
levou o Tribunal Internacional dos Direitos da Natureza a recomendar 
que instâncias internacionais investiguem os crimes socioambientais na 
região, evidenciando a continuidade das violências e a necessidade urgente 
de justiça (Santana, 2022).

A luta dos Akrãtikatêjê pela sobrevivência e autonomia foi marcada 
por momentos de grande dificuldade e resistência. A liderança de Payaré 
foi crucial, não apenas na resistência física e política, mas também no 
fortalecimento da identidade cultural do povo. Em 2007, Payaré e Kátia 
lideraram a criação da Aldeia Akrãtikatêjê num movimento estratégico 
para reafirmar a identidade cultural e a autonomia territorial do povo. A 
criação da nova aldeia permitiu que os Akrãtikatêjê revivessem as tradi-
ções e práticas culturais sem a interferência de outras influências (PPP/
Escola Ronoré, 2020).

Nos últimos anos, os Akrãtikatêjê têm enfrentado novos desafios e 
alcançado importantes conquistas. A implementação do Projeto Político 
Pedagógico (PPP) na Escola Estadual de Ensino Fundamental e Médio 
Rõnõre Kapere Temejakrekate é um exemplo de como a educação dife-
renciada e a valorização dos saberes tradicionais podem contribuir para a 
resistência cultural e a autonomia do povo. Este projeto busca estabelecer 
diálogos interculturais entre os conhecimentos tradicionais Akrãtikatêjê 
os demais conhecimentos do currículo escolar, construindo educação 
escolar que respeita e valoriza a cultura e identidade do povo. (PPP/
Escola Ronoré, 2020).

A luta pela terra, identidade e autonomia continua sendo o pilar central 
na vida dos Akrãtikatêjê. A história de resistência e resiliência do povo é 
testemunho da determinação em fortalecer a cultura e garantir direitos. 
Como afirma a cacica Kátia: “Nossa luta é pela vida, pela nossa terra, pela 
nossa cultura. Não podemos desistir porque nossa existência depende 
disso” (Tônkyre, 2023).

71



“foi onde começou a nossa peleja” 

A formação da Aldeia Akrãtikatêjê está ligada à trajetória de luta e resis-
tência dos Akrãtikatêjê. Desde a década de 1980, com a transferência 
compulsória para a RIMM, a comunidade enfrentou inúmeros desafios 
que impactaram sua cultura e modo de vida (PPP/Escola Ronoré, 2020). 
No início dos anos 2000, o desejo de autonomia e a necessidade do forta-
lecimento da identidade cultural impulsionaram o Cacique Payaré e sua 
família a buscarem um novo espaço para o povo.

Atendendo ao desejo do pai, o Cacique Payaré, Kátia intensificou 
sua participação nas reuniões e no planejamento da nova aldeia (PPP/
Escola Ronoré, 2020). A visão de Payaré, que acreditava na capacidade 
das mulheres de liderar com perspectiva mais ampla e organizada, foi 
determinante para a ascensão de Kátia Tônkyre como cacica. Essa visão 
impulsionou Kátia a assumir a liderança, refletindo a confiança do pai em 
seu potencial e habilidades para liderar o povo.

Em 2006, o grupo começou a trabalhar na abertura da primeira roça no 
local onde a aldeia seria estabelecida. Em 2007, iniciaram a preparação do 
espaço para a construção das casas. No dia 30 de julho de 2009, o Grupo 
da Montanha fundou oficialmente a Aldeia Akrãtikatêjê, mudando-se de 
forma definitiva da Aldeia Parkatêjê para o novo local. A nova aldeia está 
situada próximo à divisa da Reserva Mãe Maria, no km 15 da BR-222, que 
é delimitada pelo rio Flexeiras, que faz divisa com a comunidade não indí-
gena do Distrito de Morada Nova, pertencente ao município de Marabá 
(PPP/Escola Ronoré, 2020).

Desde o início, a educação escolar foi prioridade para a nova comu-
nidade. Payaré, preocupado com o fortalecimento da língua e da cultura 
timbira, construiu um barracão que servia como escola, onde ele mesmo 
ensinava (PPP/Escola Ronoré, 2020). A iniciativa reflete a visão dos 
Akrãtikatêjê de buscar autonomia e resistir à dependência de outros povos.

A criação da Aldeia Akrãtikatêjê marcou uma nova era de resistência 
e fortalecimento cultural para o povo Akrãtikatêjê. Apesar dos desafios, 
como a dependência inicial de recursos externos e a necessidade de forta-
lecer a cultura em face da modernidade, a comunidade continuou a lutar 

72



pela autonomia e pelo fortalecimento cultural e das tradições Akrãtikatêjê 
(PPP/Escola Ronoré, 2020).

“vou falar da minha trajetória”:  
vida e luta de uma líder akrãtikatêjê

“Meu pai disse que eu já era liderança desde o ventre da minha mãe” 
(Tônkyre, 2023). Assim começa a narrativa da história de vida feita por 
Kátia Tônkyre, primeira mulher cacica da aldeia Akrãtikatêjê, cuja traje-
tória é marcada por desafios, superações e processos de preparação cuida-
dosos, refletindo a visão do pai, Payaré, que acreditava na importância de 
uma liderança bem formada. 

Desde a infância, Kátia foi tratada de maneira diferente dos irmãos, 
recebendo educação voltada para a liderança. Payaré via em Kátia atitude 
e desejo de estudar, características essenciais para a futura liderança da 
comunidade. Ele acreditava que a educação e a preparação para a lide-
rança eram fundamentais para a formação de uma líder (PPP/Escola 
Ronoré, 2020).

Desde muito jovem, Kátia foi testemunha e participante ativa na luta 
do pai pela terra e pelos direitos da comunidade. Em 1970, a exploração do 
território Akrãtikatêjê começou a intensificar-se com conflitos e ameaças. 
Em 1975, a avó de Kátia, Rõnoré Káprere Pahiti6, juntamente com seus tios 
e demais familiares, mudaram-se para Mãe Maria. “Foi onde começou a 
nossa peleja, meu pai sempre lutando pelo território”, relembra Kátia. 
Payaré permaneceu lutando pelo território tradicional, na Montanha, 
enquanto sua mãe e os demais familiares se estabeleciam na RIMM.

6  Rõnoré Káprere Pahiti, conhecida como Mamãe Grande, apelido que ganhou por ter 
criado várias crianças órfãs de pai e mãe, vitimadas por doenças transmitidas pelo contato 
com não indígenas.

73



A adaptação ao novo território7 foi difícil para Kátia e família, 
conforme descreve:

nós éramos povos na margem da beira do rio. Nós éramos indígenas 
e também ribeirinhos. A gente vivia de pesca, de raízes da floresta, 
né, das frutas. Então assim, onde a nossa terra era farta de peixe, 
de caça. E a gente custou se adaptar no Mãe Maria (Tônkyre, 2023).

Em dezembro de 1983, Kátia e o restante da família finalmente se 
mudaram para Mãe Maria, enfrentando grandes dificuldades de adaptação 
ao ambiente diferente e menos generoso em termos de recursos naturais.

A busca pela escolarização sempre foi central na vida de Kátia. Em 1990, 
retomou os estudos após longa pausa, desafiando as restrições impostas 
pela FUNAI, que, na época não permitia que mulheres indígenas estu-
dassem. “A FUNAI não aceitava nós mulheres estudar. Nós não podíamos 
estudar porque era no tempo do Carvalho”8 (Tônkyre, 2023). Mesmo com 
tal dificuldade, Katia conseguiu estudar no colégio interno das freiras 
Nossa Senhora da Conceição em Tucuruí, onde concluiu a quarta série.

7  Sobre o assunto, conferir Paul Elliott Little (2018), que no artigo “Territórios sociais e 
povos tradicionais no Brasil: por uma antropologia da territorialidade”, argumenta que 
o território, diferentemente do conceito de terra, não deve ser entendido apenas como 
entidade física delimitada por fronteiras geográficas e frequentemente associado à proprie-
dade e uso de recursos naturais. ‘Território’ é um conceito mais amplo e dinâmico. Em vez 
disso, ele enfatiza que o território é espaço vivido e construído socialmente. Esse espaço 
vivido é onde as comunidades tradicionais desenvolvem suas práticas culturais, sociais 
e econômicas. Nesse sentido, o território vai além de uma mera localização geográfica, 
incorporando as experiências, histórias e identidades das pessoas que o habitam.
8  Kátia faz referência a José Porfírio Fontenele de Carvalho, conhecido como Carvalho, 
nascido em Granja, Ceará, em 1947, que foi indigenista influente e atuou com os povos 
Waimiri Atroari, Guajajara e Awaeté Parakanã. Trabalhou no Serviço de Proteção aos 
Índios (SPI) e na FUNAI, sendo presidente da Sociedade Brasileira de Indigenistas. 
Destacou-se na intermediação entre indígenas, Estado brasileiro e empresas, como a UHE 
Balbina e a BR-174. Sua atuação ‘protecionista’ foi, e continua sendo muito questionada 
por lideranças indígenas, especialmente pela sua atuação junto aos Awaeté Parakanã na 
região do Tocantins, no Sudeste paraense, que foram, durante mais de 30 anos, forçados 
a não estabelecer contatos com a sociedade não indígena. O indigenista faleceu em 2017.

74



A persistência de Katia e de Payaré foi crucial para estabelecer a primeira 
escola na RIMM, na Aldeia Parkatêjê, que permitisse a continuação dos 
estudos além da quarta série. Contudo, devido à falta de regularização e 
registro da Escola Estadual Indígena de Educação Infantil, Fundamental 
e Médio Pẽptykre Parkatêjê junto à Secretaria de Estado de Educação 
(SEDUC), não conseguiu avançar nos estudos. “Eu nunca passava de ano 
porque o colégio não podia me passar, que não tinha documento, sabe? 
Ele não era certificado, sei lá, ele não tinha um registro” (Tônkyre, 2024).

Durante esse tempo, Katia foi estudar fora da aldeia:

[a]ntes disso, eu estudei no quilômetro 40 e terminei a oitava série 
na Vila São Raimundo. Estudava na aldeia porque ainda não tinha 
saído a portaria; e não podiam me passar de ano, e eu queria estudar 
de qualquer jeito e meu pai sempre dizendo ‘estuda, minha filha’, 
mas o Krohokrenhum9 não aceitava que mulher estudasse, então 
eu estudava escondido (Tônkyre, 2024). 

Katia incentivava seu marido, Irnaldo, a estudar com ela. “Eu vivia com 
ele há 15 anos e chamava para estudarmos juntos. Ele estudou comigo no 
quilômetro 40, onde terminei a oitava série” (Tônkyre, 2023). Em conti-
nuidade aos estudos, Katia concluiu o ensino médio em Morada Nova em 
2003. “Eu terminei o terceiro ano do ensino médio em 2003, e quando 
foi em junho, meu marido faleceu. Fiquei viúva e sozinha, sem marido, 
foi quando surgiu a ideia de criar nossa aldeia e sair da Aldeia Parkatêjê” 
(Tônkyre, 2024).

A cacica Kátia sempre almejou ser professora e contribuir para a 
educação do povo. “Eu sempre quis ser professora, então hoje em dia eu 
sou essa pessoa, eu agradeço cada professor da Terra Indígena Mãe Maria 

9  Krohokrenhum, também conhecido como Capitão (falecido em 2016), líder e cacique 
do povo Parkatêjê, desempenhou um papel crucial como intermediador entre diferentes 
grupos indígenas devido a semelhanças culturais e linguísticas. Ele se destacou por facilitar 
casamentos para enfrentar o declínio populacional e liderou a transição dos Parkatêjê do 
Cocal para Mãe Maria. Além de suas habilidades de liderança, Krohokrenhum era reno-
mado por sua destreza no jogo de flecha e sempre carregava seu maracá, sendo admirado 
pelos velhos (Ferraz, 1998).

75



e os professores também que convivem ao meu redor” (Tônkyre, 2024). 
Em 2011, Kátia se matriculou na Universidade Federal do Sul e Sudeste do 
Pará (Unifesspa). Inicialmente pretendia cursar matemática, mas acabou 
optando por Ciências Sociais. No entanto, depois da perda da filha no 
parto de gêmeas em 2012 e o falecimento do pai em 2014, Kátia adoeceu 
de profunda depressão. “Eu perdi minha filha, entrei em depressão, mas 
com o apoio de amigos e familiares, encontrei forças para seguir em frente, 
precisava criar minhas netas” (Tônkyre, 2024). Devido à condição de saúde 
fragilizada, Kátia não concluiu o curso de Ciências Sociais.

Com a ajuda e suporte da comunidade, Kátia decidiu retomar os estudos. 
Em 2015, ela se matriculou na Faculdade de Ciências Sociais Aplicadas de 
Marabá (FACIMAB), onde concluiu o curso de Pedagogia em 2019. “Eu 
vivia mais na palestra do que na sala de aula” (Tônkyre, 2024), destacou 
Kátia sobre sua experiência na FACIMAB. Conforme ela indica, durante 
o período que frequentou o ensino superior era muito demandada para 
proferir palestras e conferências, onde compartilhava as experiências de 
liderança indígena. Também participava ativamente de eventos e pales-
tras em diversas universidades e instituições no Brasil e no exterior, o que 
continua fazendo, inclusive em outros países: 

eu sou muito grata hoje, quando eu vejo as mulheres indígenas 
estudando, lutando, mulheres casadas, que já têm filho. Isso, para 
mim, é uma conquista e resultado do meu trabalho, da minha luta, 
que serve de exemplo em não desistir da minha formação. Então, 
eu sou muito feliz, muito grata pelas oportunidades que tive e pelas 
pessoas que me ajudaram (Tônkyre, 2024). 

Além de sua formação escolar, Kátia também se destaca como profes-
sora bilíngue, responsabilidade que assumiu inspirada pelo pai:

meu pai me botava para dar aula da língua. Vai lá, hoje você vai dar 
aula no meu lugar. Eu pegava o caderno do meu pai com as aulas 
prontas com o maior prazer. Eu dei aulas na aldeia Parkateje por 
dez anos, muitas vezes sem remuneração, não era contratada, mas 
sempre movida pelo amor à educação e ao meu povo, eu dava aula 
em casa (Tônkyre, 2024).

76



Kátia sempre sonhou ser professora universitária e sente que está 
realizando o sonho por meio das palestras nos eventos que é convidada:

eu sempre falo que a universidade é a minha casa, eu sempre me 
sinto à vontade, pode ser na frente de qualquer professor, doutor, 
eu sempre me coloco eu tenho minha fala e falo do que vivo e penso. 
Eu também sou uma doutora, eu também sou uma mestra, devido 
ao meu conhecimento, ao meu notório saber, devido à minha espe-
cialização que eu tenho com os professores indígenas, com o que eu 
aprendi com meu pai e com os velhos e na lida do meu dia a dia na 
aldeia e nos lugares fora da aldeia que vou palestrar (Tônkyre, 2024). 

Ela continua a lutar por uma revolução na educação indígena, plantando 
sementes de conhecimento e incentivando outros a valorizarem a educação.

“ser cacica não é só título”

A liderança de Kátia foi reconhecida formalmente em 2010, quando seu 
pai a nomeou cacica, reconhecendo seu esforço e dedicação. Como cacica, 
Kátia continuou o legado do pai na defesa dos direitos do povo, no forta-
lecimento da cultura e na luta contra grandes empreendimentos que 
ameaçam os povos da RIMM. Ela acredita na importância da união dos 
caciques e na formação e organização do povo para enfrentar os desafios 
atuais e futuros na RIMM, enfatizando a criação do protocolo de consulta 
como essencial para fortalecer a voz e luta dos povos indígenas e garantir 
que suas demandas sejam respeitadas. “O protocolo de consulta, se nós 
tivéssemos feito, ele vinha para fortalecer a nossa fala e nossas ideias da 
união pelo território e da união pela nossa organização do território Mãe 
Maria” (Tônkyre, 2023).

A cacica Kátia também se destaca em atuação na defesa do território, 
enfrentando grandes corporações e protegendo a floresta. Sob sua liderança, 
os Akrãtikatêjê reduziram significativamente o desmatamento na aldeia, 
reflorestando e recuperando solos degradados e implantando projetos 
de açaí e frutas nativas no entorno do lago onde mantêm um projeto de 

77



piscicultura para alimentação da comunidade. Além disso, Kátia participou 
de delegações compostas por advogados socioambientais e líderes indí-
genas de diversas partes do mundo, denunciando os impactos causados 
pelas atividades dos grandes empreendimentos econômicos na região.

Nesse contexto, Kátia expressa preocupação com o futuro da RIMM, 
especialmente em relação à juventude. “Eu vejo a juventude como a conti-
nuidade da nossa luta e da nossa cultura. É importante que eles entendam 
o valor do nosso território para nossa sobrevivência” (Tônkyre, 2023). Ela 
entende que a educação e a conscientização são essenciais para garantir 
que as próximas gerações continuem a proteger e valorizar o território.

A responsabilidade de Kátia Tônkyre como cacica é enorme, e ela sente 
o peso dessa responsabilidade do comprometimento que tem com o povo. 
“Ser cacica não é só título, é compromisso com meu povo, com nossa terra 
e nossa cultura. É garantir que nossa voz seja ouvida e que nossos direitos 
sejam respeitados” (Tônkyre, 2023). Kátia trabalha para melhorar as condi-
ções de vida da comunidade, reconhecendo que a educação é ferramenta 
para a emancipação e a autonomia dos povos indígenas. “Quando vejo as 
minhas filhas, sobrinhas e outras mulheres casadas que já têm filho estu-
dando fazendo faculdade, isso para mim é uma conquista não tem preço, 
vejo que estão seguindo meu exemplo” (Tônkyre, 2024).

Kátia tem promovido diversos projetos para garantir a sustentabili-
dade e a independência econômica da comunidade. Ela destaca a criação 
do lago para a criação de peixes como uma iniciativa importante. “A gente 
tem um lago para criar peixe, para ajudar na alimentação e também para 
gerar renda” (Tônkyre, 2023). Kátia Tônkyre também está envolvida na 
produção e venda de castanha, que é fonte significativa de renda para a 
comunidade. “A gente colhe e vende castanha. É um trabalho duro, mas 
que traz benefícios para todo mundo” (Tônkyre, 2023).

Determinada, Kátia instiga os filhos e os jovens da comunidade a 
seguirem seu exemplo, engajando-se na luta e não esquecendo dos ensi-
namentos deixados pelo cacique Payaré. “Eu falo para os meus filhos que 
eles têm que continuar o que eu e meu pai começamos, que não podem 
deixar a nossa luta morrer. A luta do meu pai continuará” (Tônkyre, 2023).

78



Além disso, ela se preocupa com a dependência que as comunidades 
da RIMM têm em relação aos recursos repassados pela Vale como miti-
gação pelos danos causados ao território e às pessoas que nele vivem. Kátia 
critica essa dependência, que perpetua relação de subordinação e limita 
a autonomia dos povos. “Eu vejo que muitos líderes dependem da Vale, 
mas eu quero que a gente seja independente, que a gente possa viver da 
nossa terra e do nosso trabalho” (Tônkyre, 2023).

Essa luta por autonomia e sustentabilidade também reflete a traje-
tória de Kátia, que é marcada por importantes conquistas e reconheci-
mentos. Em 2024, ela recebeu o prêmio “A Alma da Ruralidade” do Instituto 
Interamericano de Cooperação para a Agricultura (IICA), que reconhece 
líderes rurais como guardiões da biodiversidade. Para Kátia, o reconhe-
cimento reflete o comprometimento em proteger a Amazônia e a contri-
buição significativa para a luta global contra a degradação ambiental e 
todo tipo de exploração ilegal da natureza e dos povos tradicionais. Além 
da atuação local, ganhou reconhecimento internacional por iniciativas 
em prol da “sustentabilidade e da conservação ambiental”. 

Kátia resume a trajetória e o compromisso com o povo: “Nossa luta é 
pela vida, pela nossa terra, pela nossa cultura. Não podemos desistir porque 
nossa existência depende disso” (Tônkyre, 2023). A liderança de Kátia 
continua a ser fonte de inspiração e esperança para seu povo, mostrando 
que, mesmo diante das adversidades enfrentada no caminho, é possível 
lutar e conquistar futuro melhor.

“e hoje eu me tornei essa cacica”:  
à guisa da conclusão 

A trajetória de Kátia Tônkyre é exemplo inspirador de liderança e resis-
tência, simbolizando a luta do povo que, diante de adversidades extremas, 
não desistiu dos direitos e da identidade étnica frente a outros povos e às 
políticas desenvolvimentistas do Estado brasileiro. A construção da Usina 
Hidrelétrica de Tucuruí a partir de 1980 representou um capítulo doloroso 

79



e de grandes desafios para os Akrãtikatêjê, que foram obrigados a aban-
donar o território tradicional e a enfrentar o deslocamento forçado para a 
Reserva Mãe Maria. Preparada desde jovem por seu pai Payaré para assumir 
a liderança, Kátia quebra paradigmas sendo a primeira cacica mulher 
entre os povos da RIMM. A resiliência da líder é evidenciada na criação 
da nova aldeia e na persistência em manter vivas as tradições culturais e 
a língua timbira na comunidade e na escola da aldeia. A educação escolar, 
como um dos pilares da resistência Akrãtikatêjê, foi fortemente promo-
vida por Kátia, que não só se tornou professora da língua, mas também 
articuladora da educação escolar entre as demais aldeias da reserva, lide-
rando, por exemplo, a construção do currículo e matriz curricular das 
escolas dos três povos.

Os caminhos percorridos pela líder dos Akrãtikatêjê mostram que uma 
liderança é construída aos poucos e que liderar não é apenas ter o título de 
cacica e o domínio dos códigos de governança, mas requer força, coragem 
e determinação na luta contínua por direitos. 

80



referências

acevedo-marin, Rosa Elizabeth; novaes, Jurandir Santos de. “Cacique do 
Povo Akrãtikatêjê: Narrativas sobre vida, trabalho e conflitos no terri-
tório etnicamente configurado”. In: Revista Brasileira de Antropologia. 
10 (2), p. 45-62, 2018. Disponível em: http://bit.ly/3Y1imUH. Acesso 
em: 15 de março de 2024.

arnaud, Expedito Coelho. Os índios Gaviões do Oeste: Pacificação e 
Integração. Belém: Museu Paraense Emilio Goeldi. Publicado origi-
nalmente no Boletim do MPEG, Antropologia, Belém, 1975. Disponível 
em: https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/os-indios- 
gavioes-de-oeste-pacificacao-e-integracao. Acesso em: 20 de janeiro 
de 2024.

empresa norte de transmissão de energia (ente). Estudo Etnoecológico 
da Terra Indígena Mãe Maria. São Paulo: Consultoria e participações 
Ltda, 2007.

fernandes, Rosani de Fatima. Educação Escolar Kyikatêjê: novos caminhos 
para aprender e ensinar. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal 
do Pará. Instituto de Ciências Jurídicas, Programa de Pós-Graduação 
em Direito. Belém, 2010. (Inédita) Disponível em: https://bit.
ly/4pPKkyN. Acesso em: 10 de fevereiro de 2024.

ferraz, Iara. De “Gaviões” a “Comunidade Parkatêjê”: Uma reflexão sobre 
processos de reorganização social. Tese apresentada ao Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia Social do Museu Nacional/UFRJ Rio 
de Janeiro: Museu Nacional, 1998. (Inédita)

ferreira, Tayana Cortez. O processo de construção da aldeia Akrãtikatêjê: 
memória e retomada aos Mãnkatêjê da Montanha: Akrãtikatêjê ijõn 
pê mē tanē. Dissertação (Mestrado) — Universidade Federal do Sul e 
Sudeste do Pará, Programa de Pós-Graduação em Dinâmicas Territoriais 
e Sociedade na Amazônia. Marabá, 2020. Disponível em: https://drive.
google.com/file/d/1NAgy6BDbdexda5nPeoRgPyxuviFwKpBG/
view. Acesso em: 25 de julho de 2024.

81

https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/os-indios-gavioes-de-oeste-pacificacao-e-integracao
https://acervo.socioambiental.org/acervo/livros/os-indios-gavioes-de-oeste-pacificacao-e-integracao
https://bit.ly/4pPKkyN
https://bit.ly/4pPKkyN
https://drive.google.com/file/d/1NAgy6BDbdexda5nPeoRgPyxuviFwKpBG/view
https://drive.google.com/file/d/1NAgy6BDbdexda5nPeoRgPyxuviFwKpBG/view
https://drive.google.com/file/d/1NAgy6BDbdexda5nPeoRgPyxuviFwKpBG/view


guimarães, Mariana Teixeira. A saga de Payaré Akrãtikatêjê frente ao 
Estado brasileiro no contexto da construção da hidrelétrica de Tucuruí. 
Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi. Ciências Humanas, v. 
12, n. 3, p. 953-965, 2017. Disponível em : https://www.scielo.br/j/
bgoeldi/a/tQGJVk5c8HGW4yvdDR9g7bN/?lang=pt#. Acesso em: 
25 de julho de 2024.

laraia, Roque de Barros; damatta, Roberto. Índios e Castanheiros: A empresa 
extrativista e os índios do médio Tocantins. São Paulo: Difel, 1967.

little, Paul Elliott. “Territórios Sociais E Povos Tradicionais No Brasil: 
Por Uma Antropologia Da Territorialidade”. In: Anuário Antropológico 
28 (1):251-90, 2018. Disponivel em: https://periodicos.unb.br/
index.php/anuarioantropologico/article/view/6871. Acesso em: 
23 de março de 2024.

mattos, Maria Virgínia Bastos de. História de Marabá. Marabá: Grafil, 1996.

projeto político pedagógico (ppp). Escola Ronoré. Versão abril de 2020. 
[Documento não publicado]. 2020.

santana, Renato. Desterrados pela ditadura, povo Akrãtikatêjê busca 
reparação em aldeia onde fizeram floresta renascer. Infoamazonia, 
2022. Disponível em: https://infoamazonia.org/2022/10/17/dester-
rados-pela-ditadura-povo-akratikateje-gaviao-busca-reparacao- 
em-aldeia-onde-fizeram-floresta-renascer/. Acesso em: 25 de julho 
de 2024.

tônkyre, Kátia (Kátia Silene Valdenilson) Entrevista Oral [gravada] realizada 
por José Ubiratan Sompré. Bom Jesus do Tocantins (Reserva Indígena 
Mãe Maria/aldeia Akrãtikatêjê). Pará, 20 novembro de 2023. 1h 47 min.10

tônkyre, Kátia (Kátia Silene Valdenilson) Entrevista Oral [gravada] 
realizada por José Ubiratan Sompré. Bom Jesus do Tocantins (Reserva 
Indígena Mãe Maria/aldeia Akrãtikatêjê). Pará, 10 de junho de 2024. 2h.

10  As narrativas indígenas são tomadas como referências bibliográficas considerando a 
importância para o trabalho desenvolvido.

82

https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/tQGJVk5c8HGW4yvdDR9g7bN/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/bgoeldi/a/tQGJVk5c8HGW4yvdDR9g7bN/?lang=pt
https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologico/article/view/6871
https://periodicos.unb.br/index.php/anuarioantropologico/article/view/6871
https://infoamazonia.org/2022/10/17/desterrados-pela-ditadura-povo-akratikateje-gaviao-busca-reparacao-em-aldeia-onde-fizeram-floresta-renascer/
https://infoamazonia.org/2022/10/17/desterrados-pela-ditadura-povo-akratikateje-gaviao-busca-reparacao-em-aldeia-onde-fizeram-floresta-renascer/
https://infoamazonia.org/2022/10/17/desterrados-pela-ditadura-povo-akratikateje-gaviao-busca-reparacao-em-aldeia-onde-fizeram-floresta-renascer/


MARILAQUE 
RODRIGUES  
CABRAL: MULHER 
QUILOMBOLA DE 
ARAQUEMBAUA
Sâmela Atrylly Lisboa Ramos





marilaque líder quilombola

A história que escrevo refere-se à trajetória e à importância de Luiza de 
Marilaque Rodrigues Cabral, mulher quilombola pertencente à comuni-
dade de Araquembaua, localizada no segundo distrito do município de 
Baião, no estado do Pará. Nossa líder tem 68 anos, é filha de Raimundo 
Mendes Cabral e Francisca de Paula Mendes Cabral, foi casada com 
Dilson da Trindade, com quem teve quatro filhos, Luize de Marilaque 
Cabral, Luidy Diego Cabral, Laize Lorena Cabral e Laiza Milena Cabral 
da Trindade, e hoje é viúva.

Seus pais tiveram nove filhos, incluindo a própria Marilaque, sendo 
seus irmãos: Manuel Jerônimo Cabral, Maria Neuzarina Cabral da Paixão, 
Elisabete Mendes Dias, Marilene de Paula Cabral, Vera Lúcia Mendes 
Cabral, Roberto Carlos Cabral, Rosa Helena Mendes Cabral e Erasmo 
Carlos de Paula Cabral.

Seu pai era a pessoa que ela mais admirava, e o tinha como espelho, pois 
ele era um exemplo para a família e para a comunidade. O pai de Marilaque 
era oriundo de Mocajuba, uma cidade próxima de Baião, que antes inte-
grava o município de Baião. Mesmo não sendo nascido em Araquembaua, 
exerceu forte influência entre os quilombolas, pois casou-se com a mãe 
da nossa interlocutora. 

85



no passado, araquembaua era assim...

Informo aos leitores que, segundo nossa interlocutora, a comunidade de 
Araquembaua no passado era constituída por poucas famílias. As casas 
ficam distantes umas das outras, alinhadas em apenas uma rua à margem 
esquerda do rio Tocantins. As casas eram todas de madeira, a iluminação 
pública não alcançava o quilombo — à época usávamos lamparina e era 
necessário comprar querosene na sede do município. Para chegar em Baião, 
íamos de casco — pequena embarcação movida a remo — para comprar 
o combustível. Quando era viável financeiramente, ia-se fazer a compra 
de combustível. Apanhavamos o barco de linha saindo às 5h da manhã 
e retornávamos ao meio-dia. Os adultos pagavam a época (anos 50 e 60 
do século passado) um valor que hoje talvez corresponda a R$ 2,00 (dois 
reais) e crianças não pagavam. Ir à cidade era custoso e demasiadamente 
caro para nós quilombolas, disse Marilaque.

Diz ainda nossa líder sobre o passado, que o plantio da roça era feito 
coletivamente, em regime de mutirão, “todos juntos”. E ela prossegue: 
“Acordávamos 5h da manhã e íamos com nossos pais fosse para semear, 
plantar mudas ou colher para evitar o sol mais forte. Às vezes eu ia com 
sono, dentro de um paneiro [pequeno cesto de trançado graúdo] às costas 
do nosso pai. Nossos brinquedos eram as folhas. Com elas que fazíamos 
bonecas. Ou ainda o sabugo do milho, que tinha como fazer o cabelo da 
boneca.” Marilaque identifica outras brincadeiras, como o jogo de lorota1,  
 

1  Joga-se lorota que em outros lugares do Pará, onde se chama ‘boizinho’ ou ‘bole-bole’, 
com caroços dos frutos que se encontra ou com frutos ainda pequenos e verdes que se 
consegue coletar. Em geral, se joga com até cinco pedras (caroços ou frutos), desde que 
caibam nas mãos dos pequenos. Sentados no chão, se arma o jogo, dispondo as pedras. 
Na sequência, se joga uma das pedras para o alto e, enquanto ela está no ar, se tenta pegar 
as pedras que ficaram no chão para juntar com a mesma mão e ainda aparar a pedra que 
está em queda. Do jogo, todos os presentes podem participar, cada qual espera a sua vez. 
Há crianças e até adultos que jogam sozinhos para se distrair.

86



a manchete2, entre outras. Existiam muitas cantigas de roda que se entoava 
ao brincar ou nas noites de luar. “A minha infância foi muito divertida, 
pois poderíamos ter o contato com a natureza. E à noite, muitas famílias 
se reuniam na frente da casa para contar histórias.”

O banho era no rio, outra brincadeira de criança. Marilaque conta que 
descia até o porto (pequeno trapiche) por onde se alcançava o rio Tocantins. 
A descida ao porto e a volta do banho deviam ser feitas durante o dia, tudo 
antes de escurecer, pois a noite traz perigo, diziam os mais velhos. A meni-
nada descia para o porto contando os degraus. E na época das frutas, em 
geral quando chove de forma mais abundante, colhiam os frutos que encon-
travam pelo caminho. Com as frutas, muitas famílias faziam doces, espe-
cialmente de manga, goiaba e murici para merenda (lanche) das crianças. 
No tempo da safra do açaí, fazia-se o vinho, que comido com farinha e 
algum pescado (siri, por exemplo), era nosso alimento de preferência, 
contou Marilaque. 

“Antes (em um passado recente) éramos mais unidos em relação a 
troca de alimentos, ao compartilhamento das plantações e colheitas, 
uma convivência tranquila. Hoje somos unidos, mas não tanto quando 
antes. Ainda há pequenos grupos que se reúnem para práticas coletivas ou 
comunitárias. Alguns homens vão caçar juntos, as mulheres vão colocar 
matapi (armadilha de pesca) para pegar o camarão e levar para vender na 
cidade de Baião. Mas somos poucos a chegar em Baião, embora essa seja 
uma possibilidade de sustento. Hoje a comunidade vizinha, chamada 
Itaperuçu, se faz mais presente na feira em Baião, tendo conquistado um 
espaço específico para vender seus produtos.”

2  A manchete é jogada a partir de um quadro desenhado no chão, com uma pedra ou um 
caco de cerâmica ou até mesmo com um graveto, dependendo do solo disponível para a 
brincadeira. Faz-se uma roda no meio do quadrado e separa os grupos de crianças do lado 
direito e esquerdo, como se fossem times que se opõem. No meio da roda são dispostas de 
cinco a seis pedras e os times se alternam para derrubar as pedras com bolas feitas com 
meias velhas e, hoje, com sacolas plásticas.

87



os tempos mudam...

“A comunidade cresceu”, diz nossa entrevistada, “agora temos uma 
farmácia, uma taberna (pequeno estabelecimento onde se pode beber e 
comer, além de adquirir outros bens), loja de roupa, uma padaria, entre 
outros estabelecimentos. O fato alivia as idas para Baião. Possuímos uma 
igreja católica e outra evangélica, temos um barracão local que abriga a 
festividade da Santíssima Trindade, que é a padroeira da comunidade. Há 
uma escola, a comunidade continua pequenina, temos apenas sete ruas 
na comunidade e elas não são asfaltadas. Há energia e água encanada. 
Alguns moradores, hoje, possuem poço em suas residências. As melhorias 
proporcionaram mudanças e com elas chegaram outras famílias vindas 
de outras comunidades.” O Araquembaua, segundo Marilaque, mudou 
muito. Antes se constituía em uma arruado margeando o rio. “Hoje somos 
mais de 300 famílias.”

Nossa entrevistada era professora contratada pelo estado e para além 
do cotidiano na escola, realizava trabalhos comunitários junto à associação 
das mulheres ministrando aulas de crochê, corte e costura, plantação e 
fabricação de remédios caseiros, que são utilizados por todos da comuni-
dade, acolhendo e cuidando dos membros da comunidade.

Marilaque é, ainda, incentivadora das atividades culturais da comu-
nidade. Participa das rodas do samba de cacete e de carimbó. Entre suas 
atividades, encontram-se os eventos da Santíssima Trindade. Durante a 
festividade, é ela quem organiza as vendas em benefício do padroeiro, puxa 
a novena, que ocorre em novembro, quase ao final do ano, momento em 
que em as bandas musicais se apresentam no palco do barracão, em geral 
após as missas em homenagem à Santíssima Trindade.

A cada ano a movimentação cultural ganha volume requerendo arre-
cadar fundos para os festejos. São realizados bingos e leilões com doações 
feitas pelos comunitários. Recebemos muitas pessoas oriundas dos mais 
diversos lugares que vêm se divertir. O fluxo das pessoas oriundas de Baião, 
Mocajuba e Tucuruí facilita a venda de guloseimas e comidas típicas. A 
festa cresceu e hoje é tradição de Araquembaua. 

88



Ainda sobre a comunidade, Marilaque relembra que ela se tornou 
quilombola no dia 29 de setembro de 2002, representada por uma 
Associação de Remanescente de Quilombo de Igarapé Preto a Baixinha 
(ARQUIB), que reúne três coletivos e cada qual possui um represen-
tante. O líder de Araquembaua é o senhor João Maria Ramos, conhecido 
na comunidade como Jonga.

Marilaque, como contadora de histórias, reaviva a memória coletiva 
no dia a dia, fortalecendo a luta pelos direitos quilombolas. Foi ela que 
iniciou o cadastro das famílias para que o coletivo tivesse um controle da 
população. Relembra que algumas famílias resistiram em fazer o cadastro, 
pois não queriam que outras pessoas tivessem acesso à sua terra, sua 
casa, e não compreendiam como funcionava a associação e que benefícios 
poderia trazer para a comunidade. Com o cadastro, foi possível articular 
e receber títulos. O processo de titulação permitiu a emissão de carteiras 
para os quilombolas moradores do lugar.

Hoje, o acesso a comunidade se dá de duas formas. A primeira é por meio 
de barco de linha que sai do trapiche principal da comunidade e pela balsa 
que para na comunidade de Varginha, oferecendo acesso a todas das comu-
nidades. A outra forma é pelo acesso terrestre, via rodovia Transcametá.

A sede da Associação ARQUIB fica localizada em Igarapé Preto, local 
onde são realizadas as assembleias que tomam decisões importantes 
sobre os assuntos relacionados a todas às comunidades, especialmente 
a respeito dos recursos que vão para elas. As lideranças de cada comuni-
dade precisam se fazer presentes, pois elas devem repassar as decisões 
aos membros dos diversos coletivos. Entretanto, os demais comunitários 
podem participar. A palavra é facultada a todos.

É pertinente observar que as decisões comunitárias que seguem as regras 
produzem maior benefício aos quilombolas. As pessoas que permanecem 
fora da comunidade por mais de dez anos perdem seus direitos enquanto 
quilombola, e quem está na comunidade contribuindo com a manutenção 
da comunidade há mais de dois anos, adquire direitos de vínculo com a 
comunidade, sendo considerado quilombola. Principalmente quem cons-
tituir família e tiver moradia fixa.

89



Um dos problemas que vem sendo enfrentado pela comunidade e suas 
lideranças diz respeito à venda de alguns terrenos da comunidade para um 
fazendeiro, pessoa que não é quilombola e está demarcando uma parte do 
território como seu. Como ensinou Marilaque, as terras não podem ser 
vendidas por serem de título coletivo reconhecido e titulado.

Nossa interlocutora relata que está havendo enfrentamento por conta 
desse fato, pois o fazendeiro não deixa outras pessoas da comunidade 
entrarem no que considera ‘suas terras’. Os membros do coletivo são proi-
bidos de caçar e apanhar bacaba. Considerando que antes a passagem dos 
comunitários para caçar e coletar era livre nas terras de Araquembaua, as 
desavenças se instauraram entre os membros da comunidade, prejudicado 
o convívio, antes harmonioso, entre os moradores por conta das acusações 
referentes à venda de terrenos pertencente ao quilombo.

Marilaque relata ainda que em se tratando do abastecimento d’água, 
inicialmente era feito na primeira rua onde existia um poço e as pessoas 
faziam filas para pegar água e abastecer suas casas. Posteriormente foram 
abertos poços na segunda rua, na terceira e na metade da quarta rua, que 
recebeu a água a partir do esforço da ARQUIB. O abastecimento feito 
através dos poços é conhecido como ‘água da rua’.

Nossa interlocutora prossegue sua narrativa falando das mudanças na 
economia da comunidade, informando que houve uma grande mudança a 
partir da construção da hidrelétrica de Tucuruí, pois antigamente a subsis-
tência dos moradores era feita por meio da caça e pesca. Com a hidrelétrica, 
muitas espécies de peixes sumiram e a caça rareou. Marilaque revela que, 
desde criança, pescava de linha na canoa com seu tio ou com seus parentes 
mais próximos e, hoje, a atividade não é mais possível.

De história em história, Marilaque ajuda a manter viva a memória que 
aviva a identidade do coletivo quilombola.

Em outros tempos, as doenças que acometiam os moradores de 
Araquembaua eram tratadas e curadas com uso de remédios caseiros 
feitos pelas mulheres que cuidavam das pessoas adoecidas. Com o passar 
do tempo, outras doenças apareceram e o sistema de saúde quilombola não 
conseguia debelar as novas doenças, e a busca de tratamento na cidade se 
fez necessária para evitar mortes, especialmente de crianças.

90



A mudança do regime dos rios trouxe consigo de muitas doenças. 
Alimentos antes saudáveis foram contaminados pela água sem tratamento. 
A fome chegou a nós e muitas pessoas iam para a roça sem se alimentar. E 
pelo regime de trabalho esfalfante, passavam da hora de comer ao realizar 
o plantio ou a colheita. A mudança de hábitos acarretou problemas de 
diversas ordens. Alguns moradores conseguiram tratamento, outros, por 
falta de recursos, vieram a óbito, pois não tinham condições de ir para a 
cidade em busca de recursos médicos. As mulheres e seus bebês tiveram 
a vida ceifada pelas intercorrências da desatenção à saúde. Grande parte 
das mulheres grávidas não tinham oportunidade de fazer pré-natal.

A escolaridade era ofertada às crianças e jovens no barracão da comuni-
dade ou ao ar livre, debaixo da mangueira da primeira rua do quilombo, pela 
professora Lucimar Lemos, uma das primeiras professoras do quilombo. 
No barracão ou debaixo da mangueira, os estudantes se sentavam no chão, 
não tinham carteiras escolares e tão pouco recebiam merenda. Mais adiante, 
a merenda era oferecida com a ajuda dos estudantes que carregavam água 
e contribuíam com algum legume ou verdura para a sopa.

A construção da escola demorou. Inicialmente construíram três salas 
de aula e aos poucos chegaram cadeiras, mesas, quadro, giz e livros. A 
escola funcionava do maternal à quarta série, e quem não tinha condições 
de continuar estudando fora do quilombo, tinha que parar de estudar. 
Quem tinha condições, se mudava para cidades vizinhas para continuar 
os estudos, e assim, muitas famílias tiveram que sair da comunidade em 
busca de uma instrução maior.

Muitas dessas pessoas jovens iam para a cidade morar em casa de família 
para poder estudar, pois em troca de estudo, iriam trabalhar, cuidando 
da casa da família, dos filhos, como babá e empregada doméstica. Como 
a lida nas casas era demasiada, a sobrecarga deixava as jovens sem tempo 
para se dedicar aos estudos.

Atualmente, possuímos o ensino fundamental maior na comunidade 
e o ensino médio oferecido de forma modular com professores vindos de 
fora para dar aula na comunidade. Nesse caso, cada disciplina é ofertada 
em 90 dias, uma após a outra. Considerando as dificuldades de acesso, 

91



muitos professores acabam não vindo para comunidade. O fato implica 
na longa duração do ensino médio, o que compromete a nossa formação.

Um registro importante: a professora Alice Lisboa Ramos, que dava aulas 
para alguns estudantes em sua residência, as aulas eram gratuitas. Dessa 
forma, ela ensinou muitas crianças da comunidade. Às vezes recebia em 
troca arroz, farinha, carvão ou madeira para fazer carvão, ou ainda planta-
ções da roça, como maxixe. Entretanto, ela nada exigia. Educava por amor.

encerrando a conversa 

Marilaque, nossa entrevistada, é uma pessoa de muita garra e impor-
tante para Araqumbaua. Ensinou-nos a participar ativamente das 
lutas e refletiu sobre a nossa história. Ela encontra-se doente e sob os 
cuidados de suas filhas, mas não se furtou a contar sobre o passado e o 
presente da comunidade.

Ao final de nossa longa conversa, Marilaque disse: “minha filha, somos 
todos parentes, uma só família, fulano que é meu primo, casou com a 
minha filha, e somos todos parentes”. Depois, ao se despedir, desejou 
muita sorte nos meus estudos e sorriu muito me contando sobre as histó-
rias da comunidade.

92



referências

lopes, Carla Joelma de Oliveira. O Território quilombola de Araquembaua, 
Baião-PA. 2017. 141 f. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal 
do Pará, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Belém, 2017. 
Disponível em: http://repositorio.ufpa.br/jspui/handle/2011/9406. 
Acesso em: 30 de julho de 2024.

ramos, Sâmela Atrylly Lisboa. Ações Afirmativas na Universidade federal 
do Pará: O caso quilombola. Trabalho de Conclusão de Curso Direito. 
Campos Belém/Pará/UFPA, 2022.

reis, Porfírio de Paula dos. Alfabetização e letramento na formação cultural 
da Comunidade de Araquembaua, Baião-PA. Trabalho de Conclusão de 
Curso Licenciatura Em Letras com habilitação em língua portuguesa. 
Campus do Tocantins/Cametá/UFPA, 2013.

93

http://repositorio.ufpa.br/jspui/handle/2011/9406




ANCESTRALIDADE  
E TERRITÓRIO:  
UMA VISĀO QUE  
VEM DE DENTRO  
DO QUILOMBO  
ALTO ITACURUÇÁ
Alex de Souza Maciel 





Eu acredito na força da Natureza, no canto dos pássaros, no Rio 
que enche e vaza. Eu acredito nas histórias contadas pelos meus 
avós, no assobio da Matinta Perera, no Saci Pererê. Eu acredito na 
Força que vem do céu, no Espírito Santo, assim como acredito nas 
Benzedeiras, Pajés e Orixás. Eu acredito na Medicina, mas antes, 
acredito nos Saberes e Conhecimentos Tradicionais, nos remédios 
caseiros. Eu acredito no Esperançar de Paulo Freire, nas lutas e 
resistências dos Povos Originários e Comunidades Tradicionais. 
Eu acredito que vamos vencer. E vamos! Eu acredito em vocês!1.

território quilombola do rio alto itacuruçá 

A Comunidade Quilombola Alto Itacuruçá tem uma ancestralidade de mais 
de dois séculos de existência e está localizada nas Ilhas de Abaetetuba, 
Pará, Amazônia, Brasil. O Município de Abaetetuba situa-se na zona fisio-
gráfica Guajarina, à margem direita da foz do Rio Tocantins. De acordo 
com o Protocolo Comunitário-Autônomo de Consulta e Consentimento 
do Itacuruçá Alto:

1  Poesia escrita pelo autor em 13 de setembro de 2021 para as comunidades do Território do 
Conde – Barcarena/PA. Publicada em 2022, no livro Amazônia em GUERRA: (Re)existência 
e disputa territorial em Barcarena.

97



[n]o passado, o município ficou conhecido como “a Terra da 
Cachaça”, devido a próspera indústria de aguardente de cana loca-
lizado na época em Abaetetuba. Os Engenhos, no início do Século 
XX, eram contados às dezenas, porém hoje só existe as ruínas 
e apenas uma pequena unidade fabril, o Engenho Pacheco, que 
produz perto de 500 litros por mês de uma excelente cachaça que 
é usufruída por um pequeno número de privilegiados dentro do 
próprio município. Esse símbolo local foi imortalizado nos versos 
de Ruy Barata ao cantar “só lembrar da mardita me lembrei de 
Abaeté” (Protocolo Itacuruçá Alto, 2022, p. 8).

Nesse contexto, o Protocolo relata que o Rio Itacuruçá, de acordo com 
o minidicionário Tupi Guarany, a palavra Itacuruçá significa ITA – Pedra, 
curuçá – cruz – Cruz de pedra. Ou seja, Rio de Cruzes de Pedras, por ser 
em toda sua extensão rodeado de pedras. É um Rio imenso, que possui 
nascente de água doce. Nesse sentido, por ser longo, está organizado em 3 
comunidades: Baixo Itacuruçá, Médio Itacuruçá (Igarapé, São João) e Alto 
Itacuruçá, que fica nas cabeceiras do rio, onde se encontram as nascentes. 
Há também, entre o Baixo Itacuruçá e Médio Itacuruçá, uma localidade 
denominada ‘Ilhinha’, uma pequena ilha no meio do Rio Itacuruçá. 
Reafirmamos que todas as comunidades do Rio Itacuruçá são quilom-
bolas, possui Título Coletivo datado de 31 de março de 2002 pela Associação 
dos Remanescentes de Quilombo das Ilhas de Abaetetuba (ARQUIA), que 
compreende 10 comunidades Quilombolas em um único Título.

Segundo o Protocolo de Consulta e Consentimento do Alto Itacuruçá 
(2022), a comunidade do Alto Itacuruçá, durante muitos anos teve como 
principal atividade a construção de canoas, casco e montarias, que logo 
no início eram vendidos para as ‘ilhas das onças’ e região. Atualmente, 
essa atividade é realizada em menor intensidade, quase extinta. Contudo, 
muitos trabalham na lavoura, produção de farinha, açaí e artesanatos. 
Também tem muito carpinteiros, marceneiros, professoras e pessoas que 
trabalham externamente em fazendas e fabricas de açaí.

98



belle pinheiro e a comunidade  
quilombola do rio itacuruçá 

Bella Pinheiro (como gosta de ser chamada) é mulher negra quilom-
bola, professora das Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), pertence 
ao Território Quilombola do Rio Itacuruçá Alto, Ilhas de Abaetetuba, 
Pará. Tem dedicado seu tempo como professora na Escola Municipal de 
Educação Infantil e Fundamental Nossa Senhora de Nazaré, localizada 
em nossa comunidade. Belle se dedica, ainda, voluntariamente, à reali-
zação de formações em diversas comunidades quilombolas, ribeirinhas, 
rurais e urbanas nas quais há as CEBs, oportunidades em que discute a 
respeito do empoderamento das mulheres negras nas comunidades tradi-
cionais, além de participar da Pastoral Social. 

Bella nasceu em 16 de janeiro de 1980. Seus pais se chamavam Mercedes 
dos Santos Pinheiro e Adelaide da Silva Pinheiro. Possui oito irmãos, dois 
são falecidos. Nossa interlocutora pondera que muitas foram as pessoas 
que na comunidade a influenciaram, e preferindo não citar nomes, afirma 
que “um grande grupo da comunidade vivencia o ser negro, vive a sua 
identidade, vive a sua luta, luta pelas questões sociais, lutar por uma vida 
digna sempre me influenciou”.B

Bella Pinheiro ressalta que sua maior influência foi o próprio 
pai e informa:

[ele] sempre foi uma grande influência para mim, um exemplo 
de pessoa, de uma pessoa samaritana, uma pessoa misericor-
diosa, uma pessoa que ajudava muito aos outros. Sempre foi uma 
grande influência para mim, mas também meus irmãos e tantas 
outras pessoas aqui da comunidade que, para mim, sempre foram 
exemplos de pessoas que eu admiro, pessoas éticas, pessoas com 
valores, com valores morais, religiosos e sociais.

Nossa líder é cautelosa, indica as influências mais próximas, sem 
descuidar de registrar o que aprendeu com os mais velhos que mantêm 
valores e práticas que auxiliam enormemente o cotidiano do quilombo.

99



Seu trabalho diário, que contempla o empoderamento feminino, parece 
seguir os passos de Julieta Elisa Paredes Carvajal, que se afirma feminista 
comunitária, de pertença Aymará, que vive na Bolívia e diz:

[n]ós mulheres somos mais da metade de tudo. Consideramos 
um gravíssimo erro negar o corpo e o sexo de nós que formamos 
parte dos movimentos e organizações sociais; são nossos corpos 
de mulheres os que desde sempre, em inumeráveis manifestações 
e ações, fizemos e construímos a história do nosso país. O mais 
recente nesta sucessão de fatos históricos é nossa presença recu-
perando os recursos naturais para o povo, das mãos das valentes 
mulheres (Paredes Carvajal, 2022, p. 15-16).

O movimento comunitário das mulheres negras é muito forte e presente 
nos territórios tradicionais, principalmente nos quilombos, apesar de não 
serem chamados movimentos feministas, tão pouco comunitário, como 
quer Paredes Carvajal (2022), pois são elas que atuam na linha de frente 
em defesa do território, estão presentes nas pastorais. São lideranças 
expressivas nas comunidades de pertença, além de muitas serem artesãs 
e proverem suas famílias com suas artes. 

Na verdade, lideranças como Bella Pinheiro, vivendo em uma socie-
dade regida por um sistema patriarcal, colonialista e racista são invisi-
bilizadas, apesar de diuturnamente lutarem por mudanças que rompam 
com a situação cotidiana em seus territórios. É fundamental, como ensina 
Paredes Carvajal (2022), que se reconheça as mulheres; imperiosa é a 
necessidade de construir um outro discurso que seja inclusivo e plural, 
refletindo a realidade. 

É importante observar que as trajetórias nos quilombos são de caráter 
coletivo, embora não como em tempos pretéritos. Mas ainda se planeja 
dentro da possibilidade do ‘bem viver’. Segundo Alberto Acosta, o “‘bem 
viver’ é, essencialmente, um processo proveniente da matriz comunitária 
de povos que vivem em harmonia com a natureza” (2016, p. 23). A obser-
vação de Acosta (2016) nos leva a refletir como os povos e comunidades 
tradicionais conseguiram viver e reexistir por gerações em seus territó-
rios e respeitando a natureza. O autor acima referido destaca que:

100



[o] Bem Viver revela os erros e as limitações das diversas teorias do 
chamado desenvolvimento. Critica a própria ideia de desenvolvi-
mento, transformada em uma enteléquia que rege a vida de grande 
parte da Humanidade — que, perversamente, jamais conseguirá 
alcançá-lo (Acosta, 2016, p. 24).

Segundo Bella Pinheiro, seus pais sempre viveram na comunidade, 
assim como seus avós (ancestrais maternos). Ela relata que sua avó não 
era da comunidade, mas do Itamimbuca2, porém, seus antepassados, os 
avós (paternos), eram do Território Quilombola Alto Itacuruçá. Bella 
Pinheiro destaca que seus pais nasceram e sempre viveram na comuni-
dade. Eram verdadeiros quilombolas. Bella relata:

[m]eu Pai foi um grande baluarte na construção da comunidade, 
principalmente da comunidade católica. Ele foi um dos funda-
dores da comunidade católica, muito trabalhou para a construção 
do prédio da comunidade católica, doou muito material e também 
foi uma pessoa que ajudou a construir a comunidade social, a comu-
nidade como um todo possível. Uma das pessoas mais velhas aqui 
da comunidade, então tem uma história de vida mesmo voltada 
nesse trabalho mesmo da construção da comunidade.

Os avós e os pais de Bella ancestralizaram, mas continuam presentes 
na trajetória de vida e vivência sociocomunitária das pessoas que acom-
panharam suas jornadas e luta em defesa do ‘bem viver’ do Território 
Quilombola. Reproduzo as palavras de Davi Kopenawa sobre o assunto:

[o]s brancos se dizem inteligentes. Não o somos menos. Nossos 
pensamentos se expandem em todas as direções e nossas palavras 
são antigas e muitas. Elas vêm de nossos antepassados. Porém, 
não precisamos, como os brancos, de peles de imagens para impe-
di-las de fugir da nossa mente. Não temos de desenhá-las, como 
eles fazem com as suas. Nem por isso elas irão desaparecer, pois 
ficam gravadas dentro de nós. Por isso nossa memória é longa e 
forte (Kopenawa; Albert, 2015, p. 75).

2  Comunidade Ribeirinha das Ilhas de Abaetetuba, próxima ao Rio Itacuruçá. 

101



Reiteramos com isso a necessidade do compartilhamento dos saberes e 
conhecimentos tradicionais para as presentes e futuras gerações. A memória 
e história dos nossos antepassados são importantes para o viver no terri-
tório e devem ser contadas e escritas a partir das nossas visões de mundo.

mudanças no alto itacuruçá

Segundo Bella Pinheiro, quando criança, prevaleciam as relações fraternas 
e as relações de troca entre os vizinhos. Tudo que as famílias tinham em 
suas casas, partilhavam uns com outros, além de emprestar os objetos e 
não vendê-los, como se faz atualmente. As festas eram frequentadas por 
famílias inteiras. Orientadas pelos mais velhos, tornavam os espaços de 
festa um ambiente saudável e fraterno, onde todos cuidavam de todos. 
Lembra, também, das ladainhas antigas, cantadas/rezadas em latim pelas 
pessoas mais velhas do território, que ainda integram as práticas culturais 
da comunidade, que resiste às mudanças. Nas festividades da comunidade 
católica, a fraternidade imperava e muitas eram as doações.

A fraternidade tornava-se mais forte, segundo Bella, quando aconte-
ciam mortes. A comunidade se mudava para a casa da família enlutada 
para dar apoio, pois era necessário tomar as providências para o enterra-
mento e receber os parentes. Na época, era preciso velar o corpo do morto, 
alimentar as pessoas que chegavam para o velório e o cortejo até o cemi-
tério e ainda fabricar o caixão.

Atualmente, a ação de solidariedade não é vista com muita frequência. 
Contudo, algumas famílias mantêm a tradição e colocam a família enlu-
tada literalmente no colo, cuidando de cada detalhe. Bella diz que o ato é 
importante para a família que perdeu seu ente querido. 

Outra memória significativa trazida por Belle Pinheiro são as formas 
de trabalho. No seu tempo de criança, quando prevaleciam as relações 
de troca de serviço, as famílias trocavam serviços. Um dia trabalhavam 
na roça de uma família, depois aquela família retribuía o trabalho. Era 
uma relação de troca muito bonita, que expressava a solidariedade com o 
outro. Ressalta nossa interlocutora que se trocava açaí por farinha, peixe 

102



e camarão por farinha ou açaí e assim todos entravam na roda solidária. 
Contundo, a comunidade mudou. As festas não são mais ambientes saudá-
veis como antigamente, não é um espaço que toda família vai pode ir. Por 
outro lado, as casas que festejam os santos padroeiros ainda são espaços 
acolhedores e familiares. Mas a maioria dos espaços mudou a configu-
ração e as relações sociais estabelecidas no local. 

Bella ressalta que as formas de trabalho de antigamente era o trabalho 
familiar na lavoura e a retirada de madeira com o serrotão, pouco visto atual-
mente. Destaca que a motosserra tirou o lugar do serrotão. As fazendas e 
grandes empresas que estão chegando em torno do território têm mudado 
a configuração do mundo de trabalho quilombola. No presente, a maioria 
das pessoas do território, especialmente os jovens e os homens, traba-
lham para as empresas. Antigamente, cada um era dono do seu próprio 
negócio, junto com sua família. Hoje em dia, todos vendem sua força de 
trabalho e pouco se vê a relação de troca comunitária. 

Nesse contexto, Bella Pinheiro destaca que muito dessa mudança 
deve-se ao urbano que entrou na comunidade, ressaltando que:

[n]ós somos um território do campo, um território rural, mas 
vivemos a cada dia mais de uma forma urbana. Mesmo não estando 
na cidade, mesmo não morando na cidade, mas a tecnologia, as 
mídias, tudo chegou aqui no território. E isso foi mudando a confi-
guração do modo como nós vivíamos. Uma coisa que eu esqueci 
de citar no meu tempo, que era muito comum, à tarde irmos à casa 
dos nossos vizinhos, ou os vizinhos virem à nossa casa, passar a 
tarde toda depois que chegava do trabalho, tomar um banho, para 
cada vizinho conversar. Passava metade da noite conversando, e 
depois cada um ia para a sua casa.

Bella Pinheiro relata que aos domingos as pessoas iam para a casa dos 
jovens se divertir e conversar. Hoje, a fraternidade parece ter mudado. 
Ela ressalta que hoje em dia as pessoas vivem cada um na sua casa, tudo 
isso por conta da questão urbana que chegou à comunidade. Pontua que 
a comunidade é uma comunidade tradicional, uma comunidade quilom-
bola dentro de um território, um quilombo dentro do espaço do campo, 

103



mas que está virando urbano e isso fez com que as tradições, a cultura dos 
ancestrais, dos antepassados, esteja se perdendo aos poucos. 

Nessa perspectiva, percebemos que as práticas colonialistas, de acumu-
lação e individualismos têm invadido as comunidades quilombolas. Segundo 
Antônio Bispo dos Santos (2023, p. 21), “os povos da cidade precisam 
acumular. Acumular dinheiro, acumular coisas. Estão desconectados da 
natureza, não se sentem como natureza. As cidades são estruturas colo-
niais”. Contudo, o autor ressalta que nem todos os povos da cidade são colo-
nialistas, mas a cidade é um território colonialista (Bispo Dos Santos, 2023). 

Em relação à configuração do trabalho no território, Bella diz que anti-
gamente todos trabalhavam, mas trabalhavam no seu próprio trabalho. 
Hoje em dia, principalmente a maioria dos homens do território, traba-
lham nas empresas, nas fazendas, nas fábricas de açaí, nesses espaços fora 
do território, mudando a forma de trabalho, pois essas relações são cansa-
tivas. As pessoas retornam do trabalho e não têm tempo de ir na casa do 
vizinho, no outro dia saem cedo. Às 5h tem que estar de pé para traba-
lhar novamente. Isso então faz com que haja toda essa mudança, tanto na 
cultura como na forma de trabalho, nas relações fraternas, nas relações 
sociais de antigamente que estão se perdendo e mudando com o tempo.

“antigamente, no meu tempo de criança,  
a gente tomava água do rio” 

Bella Pinheiro diz que em seu tempo de criança, o território tinha muito ar 
puro e fresco, muita sombra, muitas árvores, não tinha o ramal, e as pessoas 
andavam nos caminhos e os caminhos eram permeados por árvores, então 
dava essa sensação de que você estava conectado com a natureza. Hoje, 
com o ramal e a derrubada das árvores, ficou muito quente, as pessoas não 
conseguem andar em qualquer horário, como se fazia antes. Elas andavam 
de suas casas para o Procópio3 a pé e não sentiam muita quentura, pois o 

3  Procópio era o Senhor mais antigo da Comunidade Quilombola do Alto Itacuruçá, com 
mais de 110 anos de idade. Ancestralizau no iniciou de 2025. Sua família é uma das primeiras 

104



sol não parecia tão quente. Bella relata que o que mudou foi a derrubada 
de muitas árvores e a coisa do ramal. A construção dos ramais e as casas 
que vieram, saíram da beira do rio, vieram para os ramais, o fato ajudou 
muito a derrubar a vegetação.

Bella relata que há problemas no território com a água e a pesca, porque 
a água hoje em dia é muito poluída. Antigamente, no tempo de criança, 
tomava água do rio. Lembra que todo mundo tomava água do rio e inclusive 
se banhava no rio, pois não existiam os problemas de saúde que temos agora. 

A alimentação era diferente na época em que Bella era criança. O 
peixe e a caça eram fartos, mas com a derrubada da mata e das árvores, a 
caça e a pesca foram indo para dentro de outras florestas e aí acabou com 
a fartura de antes. 

Outro ponto importante é que, desde 2017, o Território Quilombola 
do Alto Itacuruçá tem entrado em conflito com uma fazenda de gado que 
invadiu uma área no quilombo e desmatou mais de 130 hectares de terra. 
Além disso, tem se intensificados os crimes ambientas, como despejo de 
resíduos nos rios e igarapés, causando a morte de peixes e adoecimento 
nas crianças que têm usado esses locais. Com o período chuvoso, as comu-
nidades ficam mais vulnerabilizadas, pois a Fazenda Pontilhão é próxima 
ao território e não existe uma área de proteção territorial entre a fazenda 
e a comunidade. 

A terra também sofre muitos impactos. A terra foi mudando por conta 
das transformações que foram acontecendo no território. Bella acredita 
que ainda há espaço para plantar. Quase todas as famílias que vivem na 
comunidade têm terrenos amplos que dá para fazer plantações, mas não 
tanto como antigamente. Quem trabalha na comunidade são os lavra-
dores (em suas roças) e aquelas pessoas que trabalham com a carpintaria, 
que são os carpinteiros. Bella relata que atualmente o território tem rece-
bido grande número de pedreiros, porque hoje as casas, que antigamente 
eram todas de madeira, são de alvenaria. O grupo que trabalha na roça (os 
roceiros) são esses que trabalham na comunidade. 

a chegarem no Território. A casa do senhor Procópio fica no início da comunidade. A casa 
da Bella fica no final da comunidade. São mais de 4 quilômetros de distância. 

105



É valido destacar que esses mestres de obras, fazedores de cultura, são 
mestres e mestras orgânicos, pois não aprenderam a exercer o seu ofício 
na escola. Aprenderam com as tradições e os conhecimentos repassados 
oralmente, e na vivência cotidiana.

educação escolar no quilombo alto itacuruçá

Bella Pinheiro informa que antigamente a escola funcionava nas casas dos 
professores, e afirma que as pessoas mais velhas conseguiriam falar melhor 
sobre assunto. Apesar da observação, ela afirma que seu pai contava que 
seus irmãos mais velhos estudavam nas casas dos professores que eram 
pessoas que tinham, pelo menos, até a quarta série (que hoje corresponde 
à quinta série do Ensino fundamental menor). A pessoa era contratada e 
ensinava as crianças. Hoje em dia, temos o prédio escolar na comunidade. 
Os professores que trabalham na educação são formados em nível supe-
rior, alguns possuem especialização e pertencem à própria comunidade. 
As crianças estudam hoje em dia num prédio mais próximo da sua casa. 
Antigamente, as pessoas estudavam até a quarta série e depois paravam. 
Diante dessas dificuldades, para continuar os estudos, os jovens tinham 
que se deslocar da comunidade para a cidade mais próxima, morar na 
casa de parentes ou trabalhar na casa de pessoas para ganhar o estudo 
como recompensa, razão pela qual muitos dos mais velhos não puderam 
continuar os estudos, pois faltava condições materiais para arcar com as 
despesas. Hoje, há ônibus escolar que leva os estudantes da comunidade 
para as escolas na cidade, onde o ensino é considerdo mais avançado.

saúde nos tempos contemporâneos no quilombo 

Sobre as mudanças na área da saúde quilombola, Bella Pinheiro relata 
que as doenças mais frequentes na comunidade são diabetes, problemas 
cardíacos e atngindo especialmente mulheres, problemas relativos a 

106



miomas e pedras na vesícula. Doenças que no passado dificilmente acome-
tiam os quilombolas. Anteriormente, as doenças frequentes eram gripe, 
febre e vômitos. 

Bella ressalta que antigamente a alimentação quilombola consistia em 
caças obtidas na mata e peixe retirado do rio. Hoje, não temos mais essas 
possibilidades. A mudança dos hábitos alimentares resulta no apareci-
mento de novas doenças, dada a má alimentação. 

No passado, segundo Bella, as pessoas se tratavam com os especia-
listas em saúde da própria comuninidade, entre eles curandeiros, pajés, 
benzedeiras e demais pessoas que sabiam produzir e ensinar remédios 
caseiros. Na maioria das situações, as doenças eram tratadas com remédios 
caseiros. Algumas pessoas, como seu pai e seu irmão, continuam a utilizar 
remédios caseiros. As pessoas doentes, no passado, se tratavam em suas 
próprias casas, pelos especialistas que entendiam e detinham o conheci-
mento tradicional sobre as formas de cura. Os especialistas tradicionais 
não ensinavam apenas os remédios, também indicavam onde encontrar 
as plantas medicinais no território quilombola. A solidariedade entre os 
membros da comunidade era expressa pelas doações e trocas de matéria 
prima para fabricação de porções, xaropes, unguentos e outros medica-
mentos entre parentes e vizinhos. Atualmente, todos os comunitários se 
tratam na cidade e utilizam dos medicamentos de farmácia. São poucas 
famílias que ainda utilizam o sistema de saúde quilombola.

caminhos que fortalecem nossas  
trajetórias e ancestralidade 

Não podemos renunciar a nossa trajetória e ancestralidade, pois elas 
refletem o pensar, o agir e o falar de tantos outros quilombolas que viven-
ciam juntos nossas realidades e nosso modo de ser e de estar no território. 
Por outro lado, de acordo com Ailton Krenak (2020), estamos tão atribu-
lados com os desarranjos regionais que parecem indicar a falta de pers-
pectiva política, que isso nos tira do sério, pois mal temos tempo para nos 

107



erguer e respirar. Entretanto, ver o que importa para as pessoas, para os 
coletivos e as comunidades é imperioso. 

Os saberes e conhecimento tradicionais a nós repassados pela tradição 
e oralidade, são essenciais às experiências diárias, como indica Bella. Ou 
mesmo como ensina Bispo dos Santos (2023, p. 25): “as nossas mestras e 
os nossos mestres da oralidade foram considerados desnecessários pelo 
sistema [externo ao quilombo]”. As observações de Bella e Bispo provam o 
quanto temos que avançar em nossas narrativas e valorização dos diversos 
saberes que temos. 

Para avançar na luta e seguir os exemplos de Bella. é necessário ouvir 
Ailton Krenak (2020, p. 30): “há centenas de povos que estão vivos, contam 
histórias, cantam, viajam, conversam e nos ensinam mais do que apren-
demos nessa humanidade”. Observar o que disseram e ainda dizem nossos 
avós e pais é caminhar em busca do reconhecimento, do respeito e da valo-
rização dos saberes e conhecimentos tradicionais ancestrais.

É urgente lutar pela garantia do direito a ter direitos. Não um direito 
baseado no pensamento ocidental colonizador, que nega a coletividade, o 
pluralismo e a diversidade. Precisamos fazer valer o direito fundamentado 
no saber local, no conhecimento tradicional passado pela oralidade, nos 
costumes, na cosmovisão, pensado pelos povos e para seus coletivos. O nó da 
mudança reside para nós, quilombolas, é o reconhecimento da existência de 
outras formas de ver o mundo, de pensar, de tomar decisões e que essas são 
coletivas, pois o coletivo é apartado da forma ocidental de estar no mundo. 

Destaco que o empoderamento e protagonismo das mulheres quilom-
bolas é vida ao longo do tempo, e que o movimento é importante para a 
valorização da natureza enquanto sujeito de direito, pois as práticas comu-
nitárias que partem das mãos das mulheres negras são de respeito à natu-
reza. As mulheres não destroem a natureza, elas são incentivadoras do 
‘bem viver’ no território, fato que urge ser reconhecido e respeitado. As 
políticas públicas e projetos dos governos devem observar as realidades 
locais e têm a obrigação de garantir que elas sejam ouvidas e participem dos 
processos de tomada de decisão através do direito fundamental à consulta 
e consentimento livre e informado, como estabelecido na Convenção No. 
169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT).

108



referências

acosta, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros 
mundos. São Paulo: Autonomia Literária. Elefante. 2016. 

bispo dos santos, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/PISEAGRAMA, 2023. 

kopenawa, Davi; albert, Bruce. A queda do céu: Palavras de um xamã 
yanomami. São Paulo: Companhia das Letras, 2015. 

krenak, Ailton. Ideias Para Adiar o Fim do Mundo. São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020. 

longhini, Geni Daniela Núñez. Da cor da terra: etnocidio e resistência 
indígena. Rio de Janeiro: Centro Federal de Educação Tecnológica 
Celso Suckow da Fonseca, 2021.

 organização internacional do trabalho. Convenção 169 sobre Povos 
Indígenas e Tribais e Resolução referente a ação da OIT. Brasil: OIT, 
2011. Disponível em: https://portal.antt.gov.br/conven%C3%A7cao- 
n-169-da-oit-povos-indigenas-e-tribais. Acesso em: 02.03.2025.

paredes carvajal, Julieta. “Uma ruptura epistemológica com femi-
nismo ocidental” In: holanda, Heloisa Buarque de (Org.) Pensamento 
Feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2020, pp. 194-204. 

 protocolo itacuruçá alto. Protocolo de Consulta Prévia, Livre, Informada 
e de Consentimento do Território Quilombola do Rio Itacuruçá Alto – 
Ilhas De Abaetetuba/PA, 2022. Disponível em: https://observatorio.
direitosocioambiental.org/protocolo-do-territorio-quilombola-do- 
rio-itacuruca-alto-ilhas-de-abaetetuba/. Acesso em: 12.12.2024.

109

https://portal.antt.gov.br/conven%C3%A7cao-n-169-da-oit-povos-indigenas-e-tribais
https://portal.antt.gov.br/conven%C3%A7cao-n-169-da-oit-povos-indigenas-e-tribais
https://observatorio.direitosocioambiental.org/protocolo-do-territorio-quilombola-do-rio-itacuruca-alto-ilhas-de-abaetetuba/
https://observatorio.direitosocioambiental.org/protocolo-do-territorio-quilombola-do-rio-itacuruca-alto-ilhas-de-abaetetuba/
https://observatorio.direitosocioambiental.org/protocolo-do-territorio-quilombola-do-rio-itacuruca-alto-ilhas-de-abaetetuba/




MARIA  
AUXILIADORA  
MACIEL  
DOS SANTOS,  
MULHER DE  
CORAGEM
Klébson Salgado Glória





conhecendo nossa história

Caldeirão é um Quilombo que começa sua história no século XIX, com a 
chegada das famílias Glória, Gonçalves e Silva. Famílias de origem negra 
que vieram fugidas de lugares de grandes conflitos territoriais e de condi-
ções escravocratas (engenho de Santarém), em busca de melhores condi-
ções de vida. Tinham como meio de subsistência a pesca, caça e agricultura 
familiar. Quando essas famílias chegaram à área onde hoje é parte de seu 
território, não havia estrada, somente mata e um rio estreito e extenso. 
Dessa forma, o meio de acesso mais fácil era o rio Paracauary. Logo viram 
que naquele lugar, por ser de difícil acesso, talvez pudessem viver mais 
tranquilamente. Adentraram a região por terra, na tentativa de dificultar 
suas capturas e fizeram seu primeiro povoado num pequeno lugar, que 
anos depois foi denominado de ‘caçador’. Ali encontraram terra fértil e 
fartura de frutas nativas, como bacurí e açaí. Logo se apropriaram do lugar, 
fazendo dele seu território, mas por conta da Cabanagem1, que iniciou 
em 1831, com o maior conflito ocorrido entre os anos de 1835 e 1840, não 
demorou muito a serem encontrados e torturados por tropas portuguesas.

1  “A cabanagem foi uma revolução social que dizimou a população amazônica e abarcou 
um território muito amplo. Constratando com este cenário amplo e internacionalmente, 
foi, e ainda é, analisada como mais um movimento regional, típico do período regencial 
do Império do Brasil” (Ricci, 2007).

113



No local onde foram encontrados, foi montado uma espécie de prisão 
e os negros que eram encontrados próximos àquela região eram caçados 
e torturados e levados para a prisão. Lá eram torturados e presos em 
correntes. Suas mãos eram perfuradas por pregos e pregadas nas árvores, 
enquanto os soldados abusavam sexualmente de suas companheiras. Em 
seguida, todos os capturados tinham seus pés perfurados por pregos e 
pregados ao assoalho de uma espécie de masmorra. A partir daí, o local 
ficou conhecido como ‘caçador’, pois era para onde as guarnições portu-
guesas levavam os prisioneiros que eram caçados como animais. Com o 
fim da cabanagem, alguns prisioneiros conseguiram fugir, mas muitos 
foram torturados até a morte. Os sobreviventes até a chegada da abolição 
continuaram naquele lugar pelo fato dele lhes proporcionar, apesar de 
seu passado de torturas, um ambiente rico em fauna e flora. Ali consti-
tuíram famílias.

Com a opressão (caça, tortura e morte) minimizada, os negros come-
çaram a dar visibilidade à sua religiosidade, o candomblé, utilizando 
tambores, maracás, indumentárias e músicas de origem africana e paje-
lanças. Os rituais serviam para curar doenças e alimentar nossos orixás. 
Se reuniam para ensinar aos mais jovens as cantigas de rodas e as histó-
rias de seus antepassados para que as crianças e jovens aprendessem 
sobre as vivências dos mais antigos e continuassem a tradição. Por sua vez 
também produziam instrumentos musicais, pois não puderam trazer seus 
instrumentos, em face da fuga. O fato provocou a utilização dos recursos 
naturais existentes em seu território, entretanto não houve maiores difi-
culdades, pois a relação de respeito e preocupação com a manutenção de 
seu território, regulavam a utilização cuidadosa dos recursos, de modo 
que a natureza não sofresse com a retirada de material para a produção 
de seus instrumentos (musicais e outros).

A religiosidade do povo permitiu a adoção dos santos como seus padro-
eiros e passaram a fazer comemorações em honra dos santos/padroeiros, 
fazendo doação de comidas e bebidas para a comemoração, que às vezes 
durava mais de um dia, com ladainhas rezadas em latim que aprenderam 
com os padres que passaram pela região, e novenas e adorações a esses 
santos que ocorriam em barracões de reverência a eles. Nos dias de festejo 

114



aos santos, as doações eram constantes e prazerosas, para que os festejos 
fossem cada vez mais vigorantes, no sentido de fortalecer essa cultura e, 
assim, alimentá-la ao longo dos anos. Para que isso pudesse acontecer 
de fato, os jovens eram inseridos nas atividades para aprender a relação 
cultural e disseminá-las para as futuras gerações.

Com o passar dos anos, as famílias foram crescendo e o espaço ficou 
pequeno. Houve a necessidade de ampliação de seu território, uma vez que 
havia uma vasta área inabitada. As famílias foram mantendo suas relações 
com aquele espaço, construindo suas casas, fazendo plantações tanto de 
roças como de hortas de remédios, utilizando os espaços de caçar e pescar, 
fortalecendo os laços de relação e pertencimento com aquele lugar. Com o 
crescimento populacional e consequentemente com a expansão do terri-
tório, o domínio sobre a área se consolidou. 

Por ocasião da expansão, as músicas eram utilizadas não só em festas 
religiosas e rituais, mas sobretudo no momento de realizar as planta-
ções, quando as famílias faziam suas roças, no preparo dos derivados 
da mandioca. Quando os homens iam pescar, cantavam para espantar a 
panema2. Quando plantavam as ervas medicinais em suas hortas, princi-
palmente na hora de fazer as mudas, eram entoados cânticos para forta-
lecer uma boa relação das mudas com a terra. Enfim, nota-se que a música 
é algo que fortalece a relação cultural quilombola de Caldeirão com seu 
território, respeitando cada atividade e seus respectivos rituais, os quais 
geralmente são alimentados pela música afro-brasileira.

O aumento da população provocou a modificação dos espaços territo-
riais, construindo casas ao longo de uma extensa estrada que denominaram 
de primeira rua, localizada às margens do rio Paracauary, formando uma 
grande beirada. Logo os moradores resolveram denominar aquele lugar 
de beirada, chegando mais próximo da sede do município de Soure, ao 
qual o quilombo era geograficamente pertencente, assim como também 

2  Em geral, a panema está associada à violação de alguma regra ou preceito costumeiramente 
estabelecido pela comunidade. Nesse caso, o sujeito da ação encontra-se empanemado ou 
panema, como os quilombolas da comunidade referem-se ao sujeito que praticou a ação 
e confirmou a panema.

115



toda a área de Salvaterra, que hoje compreende o município onde nos 
encontramos. Com isso, o quilombo passou a ser reconhecido juridica-
mente como segundo distrito do município de Soure. Em 1899, Beirada 
troca de nome, passa a se chamar de Caldeirão por ter o rio Paracauaray 
como um dos principais meios de subsistência por conta de seu enorme 
rebojo, formado principalmente no período de águas vivas, ficando igual 
a um imenso caldeirão, daí a mudança de nome.

Em 1911, naufragou uma grande embarcação denominada Guarani no 
rio Paracauary, em frente ao porto de um senhor chamado Moares, por 
conta do imenso rebojo. Parte da embarcação, dias depois, foi encontrada 
no lago Guajará, na região do Ararí, nas proximidades de Cachoeira do 
Ararí e Santa Cruz do Ararí. Logo, as pessoas da comunidade se certificaram 
que havia uma passagem subterrânea naquele local que possibilitou com 
que parte da embarcação fosse encontrada no lago Guajará. Com o acon-
tecido, o nome do quilombo Caldeirão ganhou força e foi cada vez mais 
reafirmado pela comunidade, mas ainda hoje existem pessoas que falam 
Beirada, por conta de ‘ouvir falar’ ou por conhecer a história da comuni-
dade. Em 10 de março de 1962, Salvaterra foi emancipada e desmembrada 
do município de Soure, consolidando-se em uma nova perspectiva terri-
torial. Dessa forma, Caldeirão deixou de ser o segundo distrito de Soure. 
Salvaterra começou a andar com as próprias pernas. Com o passar dos anos, 
e por Soure ter criado sua Comarca e o Caldeirão estar localizado muito 
próximo de Soure, fazendo fronteira com o rio Paracauary, o quilombo 
tem forte crescimento populacional com a chegada de famílias de outros 
lugares, até mesmo de outros municípios, para morar no quilombo. Foi 
no Caldeirão ou Beirada que Maria Auxiliadora nasceu.

conversa com maria

Maria Auxiliadora Maciel dos Santos chegou ao mundo em 30 de março 
de 1958. Nascida e criada na comunidade quilombola de Caldeirão, filha 
de Maria Maciel da Conceição Santos e José de Deus dos Santos, foi uma 
das 12 crianças concebidas pelo do casal (alguns irmãos de Maria são 

116



falecidos). É mãe de mãe de Geyse Carla dos Santos e Gilson dos Santos 
da Silva. Hoje, é professora aposentada.

Sua luta pelo território foi intensificada em 2003 ao participar do 
Movimento Negro Quilombola, a partir da vinda da Maria do Socorro, 
do Centro de Estudos do Negro no Pará (CEDENPA), e com os estudos 
antropológicos, feitos pela professora doutora Rosa Acevedo-Marin, com 
apoio da liderança Luzia Betânia, conhecida como Bete Quilombola, que 
passou em várias casas fazendo escutas e rodas de conversas com mora-
dores das comunidades quilombolas de Salvaterra. Dessa maneira, com 
o fortalecimento da luta do movimento negro quilombola de Salvaterra, 
por meio da colaboração do CEDENPA, o processo de lida e proteção do 
território de Maria Auxiliadora se fortaleceu ganhando ênfase na organi-
zação jurídica da Associação de Remanescentes de Quilombos de Caldeirão 
(ARQUIC), a qual participou por alguns anos como vice-presidente e hoje 
continua membro da associação. 

Maria Auxiliadora relata que a partir da colaboração do CEDENPA, 
começou a dar mais atenção às questões quilombolas, como suas raízes 
e a forma como foi constituída a comunidade, trazendo à tona algumas 
questões de vivências da época de sua infância que alcançam inúmeras 
áreas de conhecimento tradicional. 

O Caldeirão antigamente era acessado apenas por ‘estradinhas’, não 
possuía energia elétrica e utilizávamos lamparina para alumiar suas casas, 
que por sua vez, eram de barro e palha e em praticamente todos os quin-
tais existiam ‘poços de boca aberta’ de onde tiravam água para o consumo 
e para os demais afazeres da casa. Na época, poucas eram as famílias exis-
tentes no território.

O rio Pauacaray ainda é utilizado pelos pescadores da comunidade para 
retirada de peixes que compõe a alimentação familiar. De alguma maneira, 
usam os antigos ritos de proteção e preservação, mas nem sempre é assim, 
pois na época da pratiqueira (peixe de temporada específica), adentram 
o rio vários pescadores desconhecidos da comunidade, os quais não são 
quilombolas vindos de outros lugares, e acabam prejudicando a prática de 
preservação, oriunda da relação homem/natureza praticada pelos pesca-
dores do nosso quilombo.

117



Por outro lado, criamos uma relação do Quilombo do Caldeirão com 
os quilombos do entorno, fazendo com que os quilombolas do Caldeirão 
mantivessem uma relação de amizade e solidariedade com quilombolas das 
comunidades do entorno, como Bacabal, Bairro Alto, Pau-Furado e outras. 
Uma das formas de aproximação foram as festas de santo que proporcio-
nava trocas frutíferas entre os membros das diversas comunidades.

A música foi o elo entre os quilombolas, ao som de atabaques, banjos, 
pandeiros, triângulos e o cheque-cheques que cantam em harmonia a 
partir das diferentes vozes das pessoas que participavam dos atos de fé. 
Entre as festas, destacamos: Santo Antônio, Nossa Senhora do Carmo, 
Nossa Senhora da Conceição entre outros santos.

“Quando houve a reunião do CEDENPA em minha comunidade, foi 
que me despertei para o processo histórico da comunidade, pois na roda 
de conversa percebi que meus parentes, pais, avós [...] tinham relação 
com a história de nosso lugar”, disse Maria Auxiliadora. Ela afirma que 
sua inspiração para buscar conhecimento e intervir na defesa de seu 
território tem influência direta do trabalho do CEDENPA realizado no 
Quilombo. Inclusive, após o trabalho do CEDENPA, a comunidade se 
organizou juridicamente, criando a associação, e a partir de então, foram 
organizadas formações políticas na tentativa de fortalecer o processo de 
luta do movimento negro quilombola dentro e fora da comunidade. Diz 
Maria Auxiliadora: 

nossa comunidade mudou bastante do que era antigamente. 
Antigamente, conhecíamos todo mundo. Hoje, com as ‘invasões’ 
em nosso território, não conhecemos muitas pessoas. Ficamos 
vulneráreis às mazelas trazidas por pessoas estranhas.

Nossa interlocutora prossegue:

muitas casas foram construídas em lugares impróprios, sem o 
consentimento da comunidade. ‘Invasões’ ocorreram no território 
de forma exacerbada, fazendo com que nós, quilombolas, ficás-
semos quase sem espaço para plantar, caçar e outras atividades 
culturalmente praticadas por nós.

118



Cuidar do território não é uma tarefa fácil, pois requer conhecimento 
e dedicação. Principalmente no contexto atual, no qual quase ninguém 
conhece ou faz por onde conhecer a história e a contribuição do negro na 
sociedade brasileira. Maria Auxiliadora alerta:

só teremos um pouco de sossego quando nossa titulação sair de 
uma vez e pudermos ter autonomia no bem mais precioso, que é 
nosso território. Muitas pessoas cuidam do território, principal-
mente os mais velhos, detentores dos conhecimentos empíricos, 
e os que dependem diretamente dele para sobreviver. Nossa lida 
é diária para defender o bem-estar comum de nosso quilombo. 

A mata, o rio, os espaços de uso comum, todos esses espaços fazem 
parte da nossa reminiscência histórica e devemos defendê-los para que 
a nossa história não seja suprimida e nossos espaços sejam protegidos. 
Dessa forma é fundamental que o estado possibilite as garantias de direitos 
constitucionalmente conquistadas e implemente políticas publicas e de 
ações afirmativas que contribuam para o bem comum de nosso quilombo, 
como refere a nossa combativa interlocutora.

Maria Auxiliadora aprendeu a lidar e proteger o território a partir do 
conhecimento que obteve com a valiosa contribuição do CEDENPA em 
nosso quilombo. Ela informa: “foi um momento de partilha que me possi-
bilitou conhecimento e me despertou para conhecer, reconhecer e lutar 
pelos nossos direitos”. 

Maria Auxiliadora diz que a educação é fundamental na contribuição 
para um mundo melhor, de equidade e de respeito às adversidades exis-
tentes na sociedade. A escola do Caldeirão trabalha um pouco dentro do 
que a Lei 10.639/2003 prevê, mas muito falta ser feito. Na conversa com 
Maria Auxiliadora, ela nos relata que hoje existe escola no quilombo, que 
leciona da educação infantil ao 9º ano, mas antigamente, no seu tempo de 
criança, a escola era apenas uma sala e só se lecionava até a 3ª série. Era um 
tempo em que não se falava em educação escolar quilombola, tampouco 
sobre a contribuição do negro na construção da sociedade brasileira. A 4ª e 
5ª série, que antigamente não existia no quilombo, obrigava os estudantes a 
deslocar-se para um lugar chamado Paraíso, nas proximidades do Caçador, 

119



para cursar as demais etapas de ensino, e tinham que acessar em outro 
município, enfrentando diversas dificuldades em busca de conhecimento. 

Sobre a saúde, nossa líder diz: “quando me entendi, aqui em nossa 
comunidade, existia apenas um postinho, onde o atendimento era muito 
precário”. Maria Auxiliadora chama de precariedade a ausência de medi-
camentos adequados e/ou eficazes para doenças frequentes daquela época, 
como sarampo, catapora, coqueluche e outros problemas. “As vacinas 
chegaram para melhorar nossa saúde, pois a doenças deram uma freada. 
Hoje recebemos mais assistência”. Maria entende que a saúde no quilombo 
ainda passa por muitas dificuldades, mas melhorou bastante, tanto na 
infraestrutura, quanto no atendimento, pois hoje existe o atendimento 
básico, que de certo contribui para melhoria de vida das pessoas. É fato que 
precisamos constantemente lutar para conquistar cada vez mais melho-
rias para o nosso quilombo, provocando o Estado para o implemento de 
políticas públicas que acolham as necessidades de nosso povo quilom-
bola e garantam cada vez mais melhoria em prol do bem estar, afirma 
Maria Auxiliadora.

o território é a essência da luta

Importa ressaltar que o território é o fator primordial pelo qual nós quilom-
bolas lutamos. Sem o território, nossa existência seria suprimida de forma 
cruel e avassaladora, contribuindo para o aumento das discriminações, 
do racismo e desigualdades existentes. A relação entre o homem e o meio 
natural depende dos valores sociais, religiosos, culturais e econômicos 
incrustados em cada sociedade e em cada momento histórico, como asse-
verou Maria Auxiliadora. Dessa forma, é importante que o Estado, por sua 
vez, cumpra e faça valer os direitos constitucionalmente conquistados, 
sobretudo no tocante ao reconhecimento da propriedade coletiva defini-
tiva do território, devendo emitir os títulos respectivos, e assim contri-
buir na mitigação das desigualdades por conta da negação do direito a 
ter direitos reconhecidos. A titulação do território trará não somente a 

120



garantia de tal direito, mas a liberdade ao nosso povo, que verá fortalecido 
o processo de luta em busca de políticas reparadoras, do tipo conquista 
das políticas públicas de ações afirmativas para o Quilombo Caldeirão e 
demais territórios quilombolas. Maria Auxiliadora, como tantos outros 
líderes, continuarão na lutando pelo bem comum de seus territórios e 
pela tão sonhada titulação prevista em Lei.

121



referências

brasil. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: 
Senado Federal, 1988. Diário Oficial da União, Assembleia Nacional 
Constituinte, Brasília, DF, 05. out. 1988. 

glória, Klébson Salgado. Música e Identidade no Quilombo Caldeirão, Ilha 
do Marajó. Trabalho de Conclusão de Curso, na modalidade projeto 
de intervenção, apresentado ao Curso de Licenciatura e Bacharelado 
em Etnodesenvolvimento da Universidade Federal do Pará, como 
requisito parcial para obtenção do título de Licenciado e Bacharel em 
Etnodesenvolvimento. Altamira/PA, 2014.

ricci, Magda. “Cabanagem, cidadania e identidade revolucionária: o 
problema do patriotismo na Amazônia entre 1835 e 1840”. In: Dossiê: 
Cidadania e Pobreza em Tempo, vol. 11, n.22), 2007.

silvério, Valter Roberto; moehlecke, Sabrina. Ações Afirmativas 
nas políticas educacionais: o contexto PÓS-DURBAN. São Carlos: 
EdUFSCar, 2009.

122



SOBRE AS AUTORAS E OS AUTORES

alex de souza maciel
Jovem, Negro, Liderança Quilombola do Território do Rio Alto Itacuruçá, 
formado em Serviço Social pela Faculdade de Serviço Social (FASS) do 
Instituto Socioeconômico (ICSA) da Universidade Federal do Pará (UFPA). 
Atualmente, é mestrando em Direito junto ao Programa de Pós-graduação 
em Direito (PPGD) do Instituto de Ciências Jurídicas (ICJ) da UFPA.

e-mail: souzaallex39@gmail.com

almires martins machado
Graduado em Direito pela UNIGRAN em 2004, Mestre em Direito em 2009 
e Doutor em Antropologia Social, em 2015, ambos pela UFPA. Professor 
visitante de 2021 a 2023 junto à Pós-Graduação em Direito (PPGD) no 
Instituto de Ciências Jurídicas (ICJ) na UFPA. Atualmente, é pós-douto-
rando em Direito. Atua em Direitos dos Povos Indígenas, conhecimentos 
tradicionais, biodiversidade, licenciaturas e pós-graduação para povos 
indígenas. Autor do livro Direito Guarani. 

e-mail: ateguara@gmail.com

amirele porto machado
Jovem indígena do povo Guarani/Kaiowá/Terena, residente na Reserva 
indígena de Dourados (RID), na aldeia Jaguapiru, localizada no hoje 
município de Dourados, em Mato Grosso do Sul (MS). Atualmente, 
é mestranda em Direito pelo Programa de Pós-Graduação em Direito 
(PPGD) da Universidade Federal do Pará (UFPA) Campus Belém (PA). 

e-mail: : amirele.machado98@gmail.com

123

mailto:souzaallex39@gmail.com
mailto:ateguara@gmail.com
mailto:amirele.machado98@gmail.com


antonio gomes moreira maués
Professor Titular do Instituto de Ciências Jurídicas da Universidade Federal 
do Pará. Bacharel em Direito pela Universidade Federal do Pará. Mestre 
em Ciências Jurídicas pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de 
Janeiro. Doutor em Direito pela Universidade de São Paulo com estágio 
na Universidade de Barcelona. Pesquisador Visitante na Universidad 
Carlos III de Madrid, University of Essex, Brown University e University 
of Oxford. Membro do Comitê Assessor da Área de Direito do CNPq (2012-
2015). Coordenador Adjunto da Área de Direito da CAPES (2014-2018). 

e-mail: ammaues@uol.com.br

breno baía magalhães
Possui graduação (2008), mestrado (2011) e doutorado (2015) em Direito pela 
Universidade Federal do Pará (UFPA). Foi Visiting Scholar na Washington 
College of Law, American University (2015). Pesquisador Visitante na 
Universidade Nacional de Lanús (2018). Professor da Universidade Federal 
do Pará (UFPA). Menção Honrosa no Prêmio CAPES de Tese 2016. Suas prin-
cipais áreas de atuação são: Direito Constitucional, Direito Internacional, 
Direitos Humanos e Teoria do Direito. Coordenador do PPGD/UFPA. 

e-mail: brenobaiamag@gmail.com

flávia silva dos santos
Quilombola do Território Rio Genipaúba. Bacharela em Direito pela 
Universidade Federal do Pará (UFPA). Advogada Popular inscrita na Ordem 
dos Advogados do Brasil (OAB/PA). Mestra e Doutoranda em Direito no 
Programa de Pós-Graduação em Direito (PPGD) da Universidade Federal 
do Pará (UFPA). 

e-mail: advocacia.flaviasantos@gmail.com 

gilmar pereira da silva
Doutor em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Norte 
(2005). Mestre em Educação pela Universidade Federal do Rio Grande do 
Norte (2002). Graduado em Pedagogia pela Universidade Federal do Pará 

124

mailto:ammaues@uol.com.br
mailto:brenobaiamag@gmail.com
mailto:advocacia.flaviasantos@gmail.com


(1992). É Professor Titular da Universidade Federal do Pará e atualmente 
exerce o cargo de Reitor (2024-2028) desta Universidade. 

e-mail: gpsilva@ufpa.br

jane felipe beltrão
Antropóloga e historiadora, docente titular e emérita da Universidade 
Federal do Pará (UFPA). Bolsista de produtividade em Antropologia, 
atuando como docente permanente junto ao Programa de Pós-Graduação 
em Direito (PPGD). 

e-mail: janebeltrao@gmail.com

josé heder benatti
Professor titular da UFPA, bolsista produtividade em Direito. Membro da 
Clínica de Direitos Humanos da Amazônia (CIDHA/UFPA) e do Science 
Panel for the Amazon (SPA — Painel Científico para Amazônia, sigla em 
inglês), ligado à Rede de Soluções para o Desenvolvimento Sustentável 
(SDSN, sigla em inglês), da ONU. 

e-mail: jbenatti@ufpa.br

josé ubiratan sompré 
Xerente, advogado (OAB/RS) e mestrando em Direito junto ao Programa 
de Pós-Graduação em Direito (PPGD) da Universidade Federal do Pará 
(UFPA) no Campus Belém (PA). 

e-mail: birasompre@gmail.com 

klébson salgado glória
Negro, quilombola do território Caldeirão, Salvaterra/Pará. Bacharel 
e Licenciado em Etnodesenvolvimento (UFPA). Especialista em 
Psicopedagogia Institucional (CESV). Especialista em Gestão Escolar e 
Coordenação Pedagógica (CESDA). Mestrando em Direito, pelo programa 
de Pós-Graduação em Direito (PPGD) da UFPA, no Campus Belém. 

e-mail: klebsongloria@gmail.com 

125

mailto:gpsilva@ufpa.br
mailto:janebeltrao@gmail.com
mailto:jbenatti@ufpa.br
mailto:birasompre@gmail.com
mailto:klebsongloria@gmail.com


pricila aroucha pinheiro
Quilombola pertencente ao Quilombo Os Paulos, localizado no muni-
cípio de Matinha/MA, Baixada Maranhense. Bacharela em Direito pela 
UNICEUMA, advogada popular inscrita na OAB/MA, especialista em 
Direitos Humanos (CIDHA/ICJ/UFPA) e mestra em Direito (PPGD/UFPA). 
Integra a Rede Nacional de Advogadas e Advogados Quilombolas (RENAAQ) 
e o Coletivo Jurídico Joãozinho do Mangal da CONAQ. 

e-mail: pricilaprinheiro@gmail.com

sâmela atrylly lisboa ramos
Quilombola e Ribeirinha da comunidade Araquembaua, localizada no 
município de Baião/Pará. Bacharela em Direito pela Universidade federal 
do Pará (UFPA). Advogada pela Ordem dos Advogados do Brasil (OAB/PA). 
Mestranda em Direito junto ao Programa de Pós-Graduação em Direito 
(PPGD) da UFPA. 

e-mail: samela.ramos8@gmail.com

126

mailto:pricilaprinheiro@gmail.com
mailto:samela.ramos8@gmail.com




1a edição  dezembro 2025
impressão  meta
papel miolo  pólen bold 90g/m2

papel capa  cartão supremo 300g/m2

tipografia  bernier, cervo neue e epica  



Além de ter concebido o Processo 
Seletivo Especial da UFPA para estudantes 
indígenas e quilombolas, Jane foi a principal 
responsável pela implementação de ações 
afirmativas no PPGD e coordenou o 
Programa de Residência Jurídica Clínica 
para Indígenas e Quilombolas, o primeiro 
do país. Tendo recebido o título de profes-
sora emérita da UFPA em 2024, ela continua 
sendo uma pessoa indispensável para a 
produção e transmissão de conhecimentos 
sobre os direitos humanos na Amazônia.

Temos muito a aprender com as histó-
rias das mulheres corajosas, engajadas e 
solidárias deste livro. Seus nomes são 
nosso presente e nosso futuro.

antonio moreira maués
PROFESSOR TITULAR DO INSTITUTO DE CIÊNCIAS 
JURÍDICAS (ICJ/UFPA)



oderosa narrativa que traz as vozes de 
mulheres fortes. Narrativa construída pela 
geração que, via políticas afirmativas, 

chega à Universidade Federal do Pará. Geração 
que reconhece os ensinamentos de luta pelos 
direitos étnicos e racialmente diferenciados 
de suas lideranças que durante séculos foram 
invisibilizados. Os autores informam quem são
as mulheres importantes para seus coletivos 
e criam histórias de ‘encantes’ que auxiliam 
a construir sociedades plurais. 

gilmar pereira da silva
REITOR DA UFPA

REALIZAÇÃO:APOIO:

ISBN 978∙65∙6128∙154∙6

P


	_Hlk171929102
	OLE_LINK3
	OLE_LINK2
	_Hlk215129466
	OLE_LINK1
	prefácio
	Mulheres de tradiçĀo entre Indígenas e Quilombolas
	Jane Felipe Beltrão
	Almires Martins Machado
	José Heder Benatti

	A erva cura, o estudo transforma: o legado de Sofia Lima dos Santos
	Flávia Silva dos Santos

	Yvy Wera: Terra que brilha 
	Amirele Porto Machado

	Bitor, era como a chamavam Maria Raimunda
	Pricila Aroucha Pinheiro

	Kátia Tônkyre: “Tu foges, para contar a História do povo”
	José Ubiratan Sompré

	Marilaque Rodrigues Cabral: mulher quilombola de Araquembaua
	Sâmela Atrylly Lisboa Ramos

	Ancestralidade e território: uma visĀo que vem de dentro do Quilombo Alto Itacuruçá
	Alex de Souza Maciel 

	Maria Auxiliadora Maciel dos Santos, mulher de coragem
	Klébson Salgado Glória


	Sobre as autoras e os autores



